
1Revista Hermes

  Revista HermesRevista Hermes  
N° - 1N° - 1

  Enero/2026Enero/2026

Una publicación del Centro InternacionalUna publicación del Centro Internacional
de Estudios de Ciencias Humanas de Nueva Acropolis.de Estudios de Ciencias Humanas de Nueva Acropolis.

España: C/La Rioja, nº5, 5ºB 23009 Jaén.España: C/La Rioja, nº5, 5ºB 23009 Jaén.

La antigüedad del La antigüedad del 
hombre en América:hombre en América:  

Hallazgos arqueológicos de 
la Sierra de  la Capivara

Alexander von Alexander von 
Humboldt:Humboldt:

La ciencia en armonía con el 
arte y el alma

El arquetipo de la Gran El arquetipo de la Gran 
Madre:Madre:  

de la dualidad a la unidad

Inteligencia natural y Inteligencia natural y 
artificial:artificial:

Un enfoque filosófico y 
antropológico



2Revista Hermes

SumarioSumario

03. Editorial

06. La antigüedad del hombre en 
américa: 

hallazgos arqueológicos de la 
sierra de la capivara

18. Alexander von Humboldt
La ciencia en armonía con el arte y 

el alma
 

 30. El arquetipo de la Gran Madre: 
de la dualidad a la unidad

38. Inteligencia natural y artificial
Un enfoque filosófico y 

antropológico

Director:Director:
Fernando Schwarz - Secretario InternacionalFernando Schwarz - Secretario Internacional
Centro Internacional de estudios de Ciencias Centro Internacional de estudios de Ciencias 
Humanas Hermes de la OINA.Humanas Hermes de la OINA.

Coordinación y difusión:Coordinación y difusión:
Tiago Grandi - Brasil SurTiago Grandi - Brasil Sur

Colaboradores de este número:Colaboradores de este número:
Fernando Schwarz, Rafael Sanábio E Fernando Schwarz, Rafael Sanábio E 
Souza Nocera, Heribert Holzinger, María Souza Nocera, Heribert Holzinger, María 
Pashchevska, José Morales SaucesPashchevska, José Morales Sauces

Diseño y maquetación:Diseño y maquetación:
Carlos Aguirre - Colombia Noroccidental

Portada: Portada: 
La estatua de bronce de thoth con ca-
beza de ibis, museo del louvre en parís, 
francia.

 



3Revista Hermes

Editorial 
por Fernando Schwarzpor Fernando Schwarz

Diez años después de la COP21 de 
París, que fue presentada como 
un punto de inflexión histórico, 

la COP30 que se concluyó en Belem a 
finales de noviembre pasado confirma 30 
años de ilusión para controlar el cambio 
climático.

Los 200 Estados presentes se pusieron 
de acuerdo sobre un texto mínimo sin 
explicitar ninguna medida particular, 
sobre todo respecto de disminuir la 
utilización de las energías fósiles.

Desde el encuentro de Río en 1992, 
las emisiones mundiales de CO2 han 
aumentado el 65%, los países del sur, 
que ven sobre todo en estas medidas 
una fuente principal de financiamiento, 
no han tomado ningún compromiso 
serio. Solamente la Unión Europea 
se sometió con mucho celo a una 
desindustrialización sin precedentes. 
Ninguna otra potencia, ni países de Asia 
o África han renunciado a las energías 
fósiles.

Una revisión pragmática completa 
de nuestro modelo de vida y producción 
es urgente y necesaria, sobre todo 

Frente al desafío del cambio climático, la sabiduría de los pueblos Frente al desafío del cambio climático, la sabiduría de los pueblos 
autóctonosautóctonos



4Revista Hermes

para Europa, que es hoy la víctima 
propiciatoria de su propia ingenuidad 
y la presa de todas las potencias 
predadoras que la cercan.

Un punto positivo de estas COP ha 
sido que los pueblos autóctonos son 
cada vez más visibles, pero todavía 
inaudibles, aunque ya en Dubái, en la 
COP28, Sarah Hanson declaró: «No 
estamos aquí simplemente para posar 
en vuestras fotos. Somos titulares de 
derechos en virtud de la declaración 
de las Naciones Unidas sobre los 
derechos de los pueblos autóctonos y 
debemos estar presentes en la mesa de 
decisiones». En realidad, tampoco en 
Belem hubo muchos representantes de 
estos pueblos en la mesa de negociación 
o que otros países desarrollados 
hubiesen integrado su presencia e 
influencia.

Los pueblos autóctonos 
representan hoy alrededor de 476 
millones de personas que ocupan el 
20% de los territorios terrestres, con 
la característica de ser los lugares más 
cruciales para la preservación de la 
biodiversidad y el clima, por lo cual 
su rol es esencial en la lucha contra el 
cambio climático.

Ellos conocen más que cualquier 
otro la complejidad de sus entornos 
ecológicos y pueden aconsejar de 
manera inteligente y prudente a los 
técnicos y administrativos de las ONG 
preocupadas por el cambio climático.

Pero hasta ahora continúan sin 
ser escuchados. Aunque se les deje 
protestar y manifestarse en cada COP, 
solo sirven como efecto de vitrina, y 
los tecnócratas que administran las 
reuniones siguen sin comprender el rol 

positivo que pueden jugar.

En realidad, si las reivindicaciones 
de estos pueblos son ignoradas es 
porque esto llevaría a admitir la 
necesidad de una redistribución 
del poder en el seno del sistema 
climático internacional. Se escucha 
el saber autóctono siempre y cuando 
no pongan en cuestión el orden 
establecido.

El problema de las negociaciones 
sobre el funcionamiento del régimen 
climático es que se apoyan en una 
lógica global de cifras, toneladas 
de carbón, de prospectivas de 
reducción de emisión, pero ignoran 
las realidades locales olvidando el 
famoso adagio «pensar globalmente 
y actuar localmente». Es justamente 
aquí en lo que los pueblos autóctonos 
pueden colaborar eficazmente. 
Debemos tomar conciencia de 
que se está realizando un error 
antropológico importante: los 
expertos internacionales están bien 
formados en estándares mundiales, 
pero poco en contextos locales, 
y tampoco toman en cuenta las 
realidades culturales y costumbres de 
los pueblos.

Debemos comprender que no 
es solamente cuestión de clima, 
sino de vida y supervivencia de 
miles de comunidades que han 
aprendido a integrarse y colaborar 
con la Naturaleza. Es nuestro propio 
patrimonio como humanidad lo que 
está en juego en este momento, y sus 
consecuencias no solo debilitarán 
a los pueblos autóctonos, sino a la 
especie humana en general. 



5Revista Hermes

El proyecto de la OINA
“Universitas Estudios Generales”

ya está en marcha, ofertando cursos
de muy variada temática.

Centro Internacional
de Estudios de Ciencias Humanas Hermes 

de Nueva Acropolis está preparando 
varios que iran poniéndose a disposición 

del público en los próximos meses.

Podéis encontrar toda la 
información en

www.universitas-eg.org



6Revista Hermes

INTRODUCCIÓNINTRODUCCIÓN

La cuestión de la llegada de los 
primeros seres humanos a América 

es un tema ampliamente debatido 
en la arqueología mundial desde el 
siglo pasado, con muchas teorías para 
justificar las diferentes evidencias 
cada vez más frecuentes en diversos 
yacimientos arqueológicos. Durante 
mucho tiempo prevaleció la visión 
de que el llamado «Nuevo Mundo» 
habría sido poblado tardíamente, lo 
que alimentó la noción de la «juventud 
del hombre americano». Sin embargo, 
los descubrimientos arqueológicos 
de las últimas décadas cuentan una 
historia muy diferente, indicando que 
la presencia humana en el continente 
americano puede ser mucho más 
antigua de lo que se imaginaba.

Yacimientos como los de Serra da 
Capivara, en Piauí (Brasil), revelan 
pruebas sorprendentes que desafían las 
teorías establecidas sobre la antigüedad 
del hombre en América. Serra da 
Capivara alberga una concentración 
excepcional de yacimientos 
prehistóricos con pinturas rupestres 
y diversas pruebas cuya investigación 
contribuye a replantearnos nuestros 
orígenes y a llenar lagunas en la 
prehistoria sudamericana.

El Parque Nacional Serra da 
Capivara, declarado Patrimonio de 

LA ANTIGÜEDAD DEL HOMBRE EN AMÉRICA: HALLAZGOS LA ANTIGÜEDAD DEL HOMBRE EN AMÉRICA: HALLAZGOS 
ARQUEOLÓGICOS DE LA SIERRA DE LA CAPIVARAARQUEOLÓGICOS DE LA SIERRA DE LA CAPIVARA

la Humanidad por la UNESCO en 
1991, alberga la más antigua y una 
de las mayores concentraciones de 
yacimientos prehistóricos de América, 
además de la mayor colección de arte 
rupestre del mundo concentrada 
en un solo territorio. Hay más de 
1300 yacimientos y 7000 imágenes 
ya identificadas, y muchas aún por 
catalogar. Allí se han identificado 
vestigios que sugieren ocupaciones 
humanas en fechas muy remotas, 
posiblemente de hace 50 000 años 
o incluso más. Estas evidencias, 
por sí solas, son suficientes para 
alterar radicalmente los paradigmas 
sostenidos durante tantos años 
sobre la prehistoria americana. 
Aunque las críticas y controversias 
quieran desacreditar los métodos 
de investigación aplicados a lo largo 
de los últimos 50 años de trabajo en 
esta región, es inevitable replantearse 
los modelos convencionales o añadir 
nuevas variantes, lo que sin duda ya 
ha venido ocurriendo a lo largo de las 
últimas décadas por parte de diferentes 
escuelas e investigadores.

En esta monografía, comenzaremos 
revisando las teorías sobre el 
poblamiento de las Américas, 
contrastando el modelo tradicional 
Clovis-first con las evidencias de 
ocupaciones humanas más antiguas 
(pre-Clovis). A continuación, 
abordaremos los métodos de 

datación arqueológica utilizados 
para determinar la edad de estos 
hallazgos, en especial el carbono 
14 y las técnicas de luminiscencia 
y resonancia de espín electrónico, 
explicando su funcionamiento y 
ejemplos de aplicación en la Serra 
da Capivara. Discutiremos las 
controversias científicas en torno a 
los hallazgos de la Serra da Capivara, 
las críticas metodológicas planteadas 
y las defensas presentadas por el 
equipo de Niède Guidon, principal 
arqueóloga responsable de los 
estudios, descubrimientos e incentivos 
de los yacimientos de la región. Por 
último, también destacaremos las 
pinturas rupestres describiendo sus 
motivos, técnicas, estilos y posibles 
interpretaciones simbólicas, solo con 
fines introductorios, como una forma 
de presentar al lector un enorme 
universo aún muy poco investigado, 
pero sin duda rico y fascinante para 
los interesados en los misterios del ser 
humano y sus orígenes.

Objetivo generalObjetivo general

Investigar la antigüedad del hombre 
en América a la luz de los hallazgos 
arqueológicos de la Serra da Capivara, 
analizando cómo estas pruebas 
contribuyen a reevaluar las teorías 
sobre el poblamiento americano y cuál 
es su importancia para la comprensión 
antropológica del ser humano y su 
antigüedad.

RAFAEL SANÁBIO E SOUZA NOCERARAFAEL SANÁBIO E SOUZA NOCERA
São Paulo São Paulo 



7Revista Hermes

Objetivos específicosObjetivos específicos

Revisar críticamente la teoría 
Clovis-first, presentando su contexto 
histórico y contrastándola con las 
evidencias de ocupaciones humanas 
pre-Clovis, especialmente en la Serra 
da Capivara.

Describir los principales métodos 
de datación arqueológica utilizados y 
los resultados obtenidos hasta ahora. 
Presentar los principales hallazgos 
arqueológicos, desde artefactos a 
herramientas líticas, restos de fogatas, 
huesos humanos, etc., así como las 
dataciones estimadas asociadas a estos 
hallazgos, destacando su relevancia en 
el contexto mundial frente a las críticas 
imputadas por otros investigadores 
con respecto a las metodologías e 
interpretaciones utilizadas en el lugar.

Analizar las pinturas rupestres de 
la Serra da Capivara, describiendo 
sus figuras, técnicas de pintura, temas 
recurrentes (fauna, escenas de caza, 
rituales, etc.), incluyendo posibles 
interpretaciones antropológicas a 
partir de los símbolos encontrados.

DESARROLLODESARROLLO
 

La ocupación humana en las La ocupación humana en las 
Américas: de la teoría Clovis-Américas: de la teoría Clovis-

first a las evidencias pre-Clovisfirst a las evidencias pre-Clovis

Durante muchas décadas, la visión 
dominante sobre el poblamiento 

de las Américas fue la llamada teoría 
Clovisfirst. Según este modelo, los 
primeros humanos habrían entrado 
en el continente hace unos 13 000 
años (al final de la Edad de Hielo) a 
través del puente terrestre de Bering, 
extendiéndose hacia el sur y dando 
origen a culturas paleoindias como 
la de Clovis en América del Norte. 

De hecho, los artefactos de la cultura 
Clovis, como sus famosas puntas de 
lanza, se han datado en torno a 11 
000-10 500 años antes del presente 
(AP) ( unos 13 000 años calibrados), 
y durante mucho tiempo no hubo 
consenso científico sobre ninguna 
ocupación humana anterior a ese 
período en América. Este paradigma 
llevó a generaciones de arqueólogos 
a centrar sus búsquedas dentro de 
ese límite temporal, asumiendo que 
difícilmente se encontrarían vestigios 
más antiguos que ~ 13 000 años AP en 
suelo americano. Sin embargo, a partir 
de la década de 1990, yacimientos pre-
Clovis bien documentados obligaron 
a una revisión drástica de este cuadro. 
El caso más emblemático es el de 
Monte Verde, en Chile, excavado por 
Tom Dillehay. En Monte Verde II se 
identificaron restos de viviendas de 
madera, fogatas y una gran variedad 
de materiales orgánicos, que datan 
aproximadamente de 14 500 años 
AP (calibrados). Esta datación sitúa 
a Monte Verde al menos mil años 
antes de los yacimientos de Clovis y 
demostró de manera convincente que 
la presencia humana en Sudamérica 
es anterior a la cultura de Clovis. 
Cabe señalar que Monte Verde 
presentó un contexto excepcional de 
conservación (suelo pantanoso), que 
permitió incluso encontrar alimentos 
consumidos, como algas marinas y 
carne de megafauna extinta. Aunque 
hubo escepticismo inicial, hoy en día 
Monte Verde es ampliamente aceptado 
como evidencia sólida de ocupación 
humana en ~14 500 AP, rompiendo 
la «barrera Clovis» en el pensamiento 
arqueológico.

Otro yacimiento crucial es Paisley 
Caves, en Oregón (EE. UU.), donde no 
se encontraron puntas de lanza típicas, 
sino pruebas biológicas directas: 

coprolitos humanos (heces fosilizadas). 
Estos coprolitos se dataron mediante 
radiocarbono en unos 14 300 años AP. 
Esto representa la evidencia directa 
más antigua de humanos en América 
del Norte hasta el momento, unos 
1200 años anterior a la cultura Clovis. 
El descubrimiento, publicado en 2008, 
proporcionó pruebas genéticas de una 
ocupación pre-Clovis en el noroeste de 
EE. UU., lo que refuerza la idea de que 
las poblaciones humanas ya se habían 
extendido por el continente en esa 
época.

Además de estos, varios otros 
yacimientos en las Américas 
han proporcionado indicios de 
ocupaciones antiguas, aunque algunos 
son objeto de debate. Podemos citar, 
por ejemplo, Meadowcroft Rockshelter 
(Pensilvania, EE. UU., posiblemente 
~16 000 a. C.) y Topper (Carolina del 
Sur, EE. UU., con supuestos restos 
>15 000 a. C.). En el extremo norte, 
los yacimientos de Bluefish Caves 
en Yukón (Canadá) han presentado 
huesos con marcas de corte datados 
en hasta ~24 000 AP, lo que sugiere 
actividad humana en Beringia durante 
el Último Máximo Glacial. Más 
recientemente, la cueva Chiquihuite 
en México reveló herramientas líticas 
en capas datadas entre ~26 000 y 30 
000 años AP, aunque la interpretación 
del origen humano de estos artefactos 
también es objeto de debate; y 
finalmente, las huellas de White Sands 
(Nuevo México), datadas entre 21 000 
y 23 000 años. Estos ejemplos indican 
que el escenario del poblamiento 
inicial de las Américas está en 
revisión, con hipótesis que incluyen 
migraciones muy anteriores al final 
de la glaciación y rutas posiblemente 
costeras (desde Asia hasta Sudamérica) 
en lugar de solo el corredor interior de 
América del Norte, una concepción ya 
superada, pero lamentablemente aún 



8Revista Hermes

muy difundida, sobre todo entre el 
público no especializado.

En el contexto sudamericano y 
brasileño, destaca el yacimiento de 
Pedra Furada, situado en la región 
de Serra da Capivara (Piauí, Brasil). 
Las excavaciones dirigidas por la 
arqueóloga Niéde Guidon desde 
principios de la década de 1970 han 
sacado a la luz una larga secuencia 
estratigráfica con indicios que, según 
las investigaciones, apuntan a una 
presencia humana mucho antes de 
hace 13 000 años. En un artículo 
publicado en la revista Nature en 1986, 
Guidon y sus colegas anunciaron el 
descubrimiento de restos de fogatas 
(carbones) en Pedra Furada que datan 
de aproximadamente de 32 000 años 
antes del presente. Junto a estos, se 
encontraron numerosas herramientas 
de piedra tallada en capas aún 
más profundas, lo que sugiere una 
«industria lítica» desde hace unos 50 
000 años AP. Tales afirmaciones, de ser 
aceptadas, situarían a Pedra Furada 
como el yacimiento de presencia 
humana más antiguo de América 
conocido hasta entonces.

La comunidad arqueológica 
reaccionó con un escepticismo 
significativo ante estos hallazgos 
de Pedra Furada. Alrededor de la 
década de 1990, muchos expertos 
(especialmente estadounidenses) 
cuestionaron la naturaleza antrópica 
(relativa a la acción del hombre) de 
los vestigios. Un argumento crítico 
era que las supuestas herramientas 
líticas podrían ser meros «geofatos», 
es decir, fragmentos de piedra rotos 
de forma natural, por ejemplo, por 
el desprendimiento de rocas de los 
acantilados, y no artefactos tallados 
deliberadamente por los humanos. 

De manera similar, se planteó la 
posibilidad de que el carbón y las 
marcas de fuego en las capas más 
antiguas pudieran derivar de incendios 
naturales y no de fogatas construidas. 
Sin embargo, cabe señalar que, con la 
acumulación de descubrimientos pre-
Clovis en diferentes lugares, la idea 
de una presencia humana anterior a 
hace 20 000-30 000 años en América, 
aunque todavía no es consensuada, 
ya no puede descartarse. La propia 
Niéde Guidon sostiene que los 
paradigmas científicos establecidos 
influyeron en la disposición de 
algunos investigadores para no buscar 
pruebas en capas más profundas: 
observó que ciertas «escuelas» 
arqueológicas, especialmente en 
los Estados Unidos limitaban sus 
excavaciones a unos 15 000 años por 
convicción teórica, mientras que la 
escuela europea (francesa) siempre 
defendió llegar hasta el lecho rocoso 
en busca de ocupaciones más remotas, 
«excavar hasta la roca». Gracias a este 
enfoque, su equipo en la Serra da 
Capivara habría encontrado vestigios 
potencialmente tan antiguos como 
100 000 años, una cifra impresionante 
que, sin embargo, sigue siendo una 
hipótesis sin validación completa. En 
resumen, para el investigador está 
claro que las pruebas reunidas hasta 
la fecha indican que la ocupación 
humana de América es más antigua y 
compleja de lo que sugería el modelo 
Clovis-first, y los yacimientos de 
Piauí han desempeñado un papel 
importante en este debate, aunque el 
antiguo modelo sigue insistiendo en el 
imaginario popular.

Métodos de datación Métodos de datación 
arqueológica: arqueológica: 

carbono 14, luminiscencia y carbono 14, luminiscencia y 
ESR en la Serra da CapivaraESR en la Serra da Capivara

Para respaldar las afirmaciones sobre 
ocupaciones humanas tan remotas 

en el tiempo, fue fundamental el uso 
de métodos de datación rigurosos en 
diversos materiales encontrados en 
los yacimientos arqueológicos. En la 
Serra da Capivara, en particular, se 
empleó una combinación de técnicas, 
incluyendo la datación por carbono 
14 (C-14) y métodos de luminiscencia 
(como TL, termoluminiscencia, y 
OSL, luminiscencia ópticamente 
estimulada), además de la resonancia 
de espín electrónico (ESR). Cada uno 
de estos métodos tiene principios 
distintos y complementarios, lo que 
permite atribuir edades aproximadas 
a diferentes tipos de vestigios y rangos 
de tiempo. Ponemos a disposición 
del lector que desee profundizar en 
el tema los artículos presentados con 
cada una de estas investigaciones y sus 
resultados en la bibliografía al final.

De manera muy simplificada y 
dado el carácter informativo de esta 
monografía, dejaremos aquí una breve 
presentación de estos métodos y sus 
resultados:

Datación por carbono 14: Es un 
método de datación muy utilizado en 
arqueología, adecuado para materiales 
orgánicos (carbón, huesos, conchas, 
madera, etc.) con una antigüedad 
máxima de unos 50 000 años AP. El 
carbono 14 es un tipo de átomo que 
los seres vivos absorben mientras 
están vivos; cuando mueren, deja de 
absorberse y comienza a desaparecer. 
Midiendo lo que queda, los científicos 
calculan la edad del fósil. Los 
resultados se expresan en años «antes 



9Revista Hermes

del presente» (AP, donde «presente» 
se establece convencionalmente 
como el año 1950 d. C.) y luego se 
calibran para los años del calendario. 
La antigüedad máxima que se puede 
alcanzar con este método es de 48 
000 años; después de este período 
los restos desaparecen por completo. 
En la Serra da Capivara, el método 
del C-14 se aplicó principalmente 
a carbones de antiguas hogueras y 
a restos orgánicos como conchas y 
sedimentos orgánicos. Por ejemplo, 
las primeras hogueras identificadas 
en Boqueirão da Pedra Furada fueron 
datadas en ~32 000 AP por el carbono 
14. También las conchas asociadas 
a capas arqueológicas en Toca das 
Moendas dieron edades de ~ 24 210 
±150 y 26 970 ±140 años AP (C-
14). En este caso, los arqueólogos no 
necesitan datar directamente el objeto 
de interés, como una herramienta o 
una hoguera, sino encontrar algún 
material orgánico, como las conchas, 
a la misma profundidad, y es a partir 
de ellas como se estima la edad de la 
capa y de todo lo que se encuentra a 
su alrededor, siempre que se confirme 
que esa capa no ha sido mezclada o 
«contaminada» por acciones naturales 
o humanas, como deslizamientos, 
excavaciones antiguas o movimientos 
del suelo. Es una técnica muy común 
en la arqueología de todo el mundo. 
Incluso los depósitos de calcita 
precipitados sobre pinturas rupestres 
pudieron datarse mediante C-14: en 
el yacimiento de Toca dos Coqueiros 
(Sector Pedra Furada), l a calcita sobre 
trazos de pigmento negro se dató en 31 
860 a. C., lo que indica que la pintura 
que había debajo es al menos anterior 
a esta edad, la expresión artística más 
antigua de las Américas.

Se pueden aplicar otros métodos 

para dataciones aún más antiguas 
que el límite del C-14 o materiales sin 
materia orgánica:

Datación por luminiscencia 
(TL/OSL): Los métodos de 
termoluminiscencia (TL) y 
luminiscencia ópticamente 
estimulada (OSL) sirven para medir 
cuánto tiempo ha pasado desde que 
ciertos materiales, como el cuarzo 
o la cerámica, por ejemplo, fueron 
expuestos por última vez a la luz 
solar o al calor intenso. Mientras 
están enterrados, estos materiales 
acumulan una pequeña cantidad de 
energía procedente de la radiación 
natural del suelo. En el laboratorio, 
esta energía puede liberarse en forma 
de luz cuando el material se estimula 
con calor (en el caso de la TL) o con 
luz (en el caso de la OSL). La cantidad 
de luz emitida muestra cuánto tiempo 
ha pasado desde la última vez que el 
material se calentó o se expuso al sol, 
es decir, desde la última vez que estuvo 
en la superficie.

La luminiscencia es especialmente 
útil para sedimentos antiguos 

desprovistos de materia orgánica, 
o para edades más allá del alcance 
del C-14. En la Serra da Capivara, la 
luminiscencia fue crucial para datar 
capas muy profundas. Investigaciones 
franco-brasileñas dataron, mediante 
OSL, capas sedimentarias en el abrigo 
Toca da Tira Peia en aproximadamente 
22 000 años AP, donde se encontraron 
artefactos líticos asociados. En el 
propio Boqueirão da Pedra Furada, 
las capas inferiores que contienen 
guijarros astillados se dataron por 
termoluminiscencia y luminiscencia 
en edades como 48 000 AP (y algunas 
estimaciones incluso superiores). 
Estas dataciones luminiscentes 
ampliaron significativamente la 

posible cronología de la ocupación 
humana en la región. Cabe mencionar 
que los fragmentos de cerámica en 
niveles más superficiales también 
fueron datados por TL para calibrar 
ocupaciones más recientes, por 
ejemplo, cerámicas de Toca das 
Moendas con edades alrededor de 
4000- 5000 años AP (TL). La precisión 
de la luminiscencia depende de 
factores como el «reinicio» completo 
de la muestra en el pasado (por luz 
solar o fuego). Cuando los sedimentos, 
como los granos de arena, quedan muy 
expuestos a la luz solar antes de ser 
enterrados, como ocurre en las riberas 
de los ríos o en las dunas, la fecha 
obtenida por luminiscencia tiende 
a ser fiable. Esto se debe a que la luz 
solar «reinicia» la señal acumulada en 
el mineral, marcando correctamente el 
momento en que fue cubierto. Por otro 
lado, si el sedimento se deposita muy 
rápidamente, o en condiciones en las 
que no ha habido suficiente exposición 
a la luz, puede conservar parte de 
una señal más antigua. En este caso, 
la datación puede indicar una edad 
mayor que la real, sobreestimando 
el tiempo transcurrido desde el 
enterramiento. Aun así, cuando se 
aplican rigurosamente, la TL/OSL son 
herramientas poderosas para ampliar 
la cronología más allá del límite del 
C-14.

Datación por resonancia de espín 
electrónico (ESR): 

También conocida como 
RPE (resonancia paramagnética 
electrónica), esta técnica comparte 
algunos principios con la luminiscencia 
en el sentido de cuantificar el daño 
causado por la radiación en los 
materiales a lo largo del tiempo. La 
ESR se emplea especialmente para 
datar materiales como el esmalte de 



10Revista Hermes

dientes fósiles, conchas calcáreas y 
depósitos de calcita, cubriendo un 
rango que puede ir desde miles hasta 
cientos de miles de años, dependiendo 
del contexto. En el caso de los dientes, 
por ejemplo, la radiación natural 
genera gradualmente radicales libres 
en el esmalte después del entierro; 
midiendo la concentración de estos 
radicales (mediante espectroscopia) y 
conociendo la dosis anual de radiación 
en el medio ambiente, se estima la 
edad de la muestra. En la Serra da 
Capivara, el método ESR se utilizó 
junto con otros para corroborar 
edades muy remotas. Un caso notable 
fue el de un esqueleto encontrado en 
un entierro en Toca das Moendas: los 
dientes de cérvido asociados a este 
entierro fueron datados por ESR en 
aproximadamente 22 000 ± 2000 y 23 
000 ± 2000 años AP. Las respectivas 
fechas, muy próximas entre sí, fueron 
determinadas por dos laboratorios, el 
departamento de química del Williams 
College, Massachusetts, EE. UU., y la 
USP, São Paulo, Brasil.

Del mismo modo, la calcita que 
cubría este entierro y los huesos de 
cérvidos fue datada combinando ESR 
y TL, lo que apunta a una edad de 
alrededor de 13 000 años AP. Para que 
esta calcita se haya formado sobre los 
huesos, es necesario que los huesos 
ya estuvieran allí desde hacía bastante 
tiempo antes. La ESR, al igual que 
la luminiscencia, fue esencial para 
proporcionar una doble verificación 
en contextos en los que no se podía 
aplicar el C-14 (por falta de carbono 
orgánico datable o por exceder el 
límite de edad). En resumen, el arsenal 
de métodos de datación empleados en 
los yacimientos de Serra da Capivara 
proporcionó una base científica a las 
interpretaciones cronológicas. El uso 

combinado de C-14, TL/OSL y ESR 
permitió construir una cronología 
preliminar que abarca desde 
ocupaciones humanas posiblemente 
de hace decenas de miles de años hasta 
vestigios de períodos precoloniales 
más recientes.

Serra da Capivara: Serra da Capivara: 
descubrimientos arqueológicos, descubrimientos arqueológicos, 
dataciones y relevancia mundialdataciones y relevancia mundial

Niéde Guidon, la principal 
investigadora del parque, 

sostiene que el Homo sapiens llegó a 
América hace al menos 100 000 años, 
posiblemente procedente de África 
a través del océano Atlántico. Esta 
idea es considerada heterodoxa por la 
mayoría de los arqueólogos. Mientras 
tanto, la corriente dominante de la 
arqueología se ha vuelto gradualmente 
más receptiva a ocupaciones anteriores 
a Clovis, aunque no necesariamente 
tan antiguas como 100 000 años. La 
falta de fósiles de esqueletos humanos 
que corroboren las dataciones dificulta 
su aceptación. Los restos de material 
orgánico (como huesos, madera, 
fibras, semillas o restos de alimentos) 
tendían a desaparecer rápidamente 
en la Serra da Capivara debido a su 
antiguo clima tropical húmedo, que 
acelera la descomposición natural. 
Debido a estas condiciones, es raro 
encontrar fósiles humanos o restos 
orgánicos bien conservados en la 
región, por lo que la búsqueda de estas 
pruebas se centra en cuevas de piedra 
caliza, refugios y paredes rocosas más 
protegidas.

Otra de las pruebas de la presencia 
humana antigua en la Serra da Capivara 
son los coprolitos de origen humano 
encontrados en varios yacimientos 
del parque. Estos coprolitos se han 

identificado en capas que van desde 
el Holoceno (11 700 años) hasta 
capas más antiguas que alcanzan los 
~30 000 años A.P. Todavía se debate 
si los restos son realmente humanos 
o podrían ser de animales, pero en el 
conjunto analizado se examinaron 204 
muestras de coprolitos/sedimentos, 
de los cuales 37 fueron identificados 
como de origen humano.

Uno de los hallazgos más notables 
fue la evidencia del uso de plantas 
medicinales. El análisis identificó 
en los coprolitos humanos varios 
granos de polen de plantas conocidas 
por sus propiedades terapéuticas, 
en proporciones que difícilmente 
podrían ser el resultado de una 
ingestión accidental o de la deposición 
ambiental. Los investigadores Chaves 
y Reinhard (2006) realizaron una 
evaluación crítica del polen en 
coprolitos (fechados entre 8500 y 7000 
a. C.) y concluyeron que al menos 
tres géneros vegetales presentes se 
utilizaron intencionadamente con 
fines medicinales: Anacardium, 
Borreria y Terminalia. En los mismos 
coprolitos en los que se encontraron 
huevos de gusanos intestinales, 
había polen de plantas con posibles 
efectos vermífugos o paliativos. 
Esta convergencia entre las pruebas 
biológicas (parásitos) y botánicas 
(plantas medicinales) demuestra un 
comportamiento cultural complejo en 
la región.

Controversias y defensas: Controversias y defensas: 
el debate científico en torno a la el debate científico en torno a la 

Serra da CapivaraSerra da Capivara

Ante hallazgos tan sorprendentes 
que proponen cambios tan profundos 
en los paradigmas establecidos desde 
hace mucho tiempo, era inevitable que 



11Revista Hermes

surgieran controversias en el ámbito 
científico.

Uno de los principales puntos de 
controversia se centra en la naturaleza 
de los supuestos artefactos líticos de 
Pedra Furada. Arqueólogos críticos, 
como David Meltzer y James Adovasio, 
entre otros, han argumentado que las 
piedras astilladas encontradas en las 
capas más antiguas pueden no haber 
sido astilladas intencionalmente por los 
seres humanos, sino que se rompieron 
por procesos naturales (caída de rocas, 
incendios forestales que agrietan 
la piedra, etc.). Esta afirmación de 
«geofatos» implica que el diseño de 
las lascas no sería lo suficientemente 
distinto de las fracturas naturales, 
lo que haría insegura su atribución a 
una industria humana organizada. 
Además, se cuestionó la integridad 
estratigráfica de algunos yacimientos: 
¿podrían haberse infiltrado materiales 
más recientes en capas antiguas 
(por bioturbación, raíces, acción de 
animales excavadores), contaminando 
las dataciones? Los detractores 
destacaron la ausencia de restos 
humanos directamente asociados a 
las capas más antiguas; por ejemplo, 
no se encontró ningún hueso humano 
de 30 000 años que pudiera datarse, 
lo que habría hecho la evidencia más 
palpable. Otro punto fue la escasez 
de artefactos culturales distintivos 
(como herramientas elaboradas, 
fogones claramente delimitados) 
en los niveles más profundos; gran 
parte del material eran fragmentos 
líticos relativamente simples. En 
cuanto a las pinturas rupestres con 
edades extremas sugeridas (25-30 
000 años), algunos investigadores 
también expresaron sus reservas, 
argumentando que se necesitaba 
más confirmación independiente, ya 
que datar la calcita sobre la pintura 
solo da una edad mínima y podría 

haber particularidades químicas que 
afectaran al resultado.

Un caso ilustrativo de escepticismo 
fue expresado por la comunidad 
estadounidense durante las décadas 
de 1990 y 2000. En congresos 
internacionales, Pedra Furada fue 
recibida con desconfianza, llegando 
a ser excluida de compilaciones y 
análisis sobre el poblamiento de las 
Américas, considerada una «anomalía 
no comprobada» (Athena Review, 
2000). Los comentarios en revistas 
especializadas sugerían que «faltaban 
pruebas contundentes» y que aceptar 
ocupaciones de ~50 000 años 
requeriría pruebas mucho más sólidas 
que las presentadas hasta entonces. 
Algunos llegaron a insinuar que el 
entusiasmo por romper el paradigma 
Clovis-first podría haber llevado a 
los investigadores a sobreinterpretar 
datos frágiles. En otras palabras, se 
acusaba de que habría un sesgo de 
confirmación: dado que Guidon 
y sus colaboradores esperaban 
encontrar ocupaciones antiguas, 
habrían interpretado cualquier indicio 
ambiguo (una piedra rota, un carbón 
aislado) como prueba de actividad 
humana. Esta línea de crítica, aunque 
contestada, presionó para que se 
realizaran estudios más rigurosos e 
independientes en la región.

Los arqueólogos favorables a 
las pruebas de la Serra da Capivara, 
liderados por Niéde Guidon, han 
respondido punto por punto a 
estas críticas. En relación con los 
supuestos «geofatos», argumentan 
que la distribución espacial y la 
estandarización de muchas lascas 
sugieren una acción humana: 
por ejemplo, la concentración de 
fragmentos de sílex en ciertas capas, 
relieves típicos de lascas deliberadas, 

algo improbable de replicar con 
piedras que caen al azar. Además, 
contraargumentan que en los 
alrededores no se han observado 
procesos naturales actuales que 
produzcan un desprendimiento 
equivalente, y que algunas lascas 
presentan retoques o formas que 
encajan en modelos de herramientas 
(raspadores, perforadores). En cuanto 
a las hogueras, Guidon señaló que 
se encontraron muchos carbones en 
un contexto estratigráfico claro de 
chimenea, a veces rodeados de piedras 
dispuestas en forma de anillo, como 
si fueran la base de un fogón, lo que 
sería difícil de atribuir a quemaduras 
naturales.

Las múltiples dataciones (C-14, 
OSL, ESR) en diferentes laboratorios, 
a menudo coincidentes, también se 
presentan como prueba de la solidez 
de los resultados: se argumenta que 
es improbable una contaminación 
tan sistemática que lleve a diferentes 
métodos a converger en las edades. 
Por ejemplo, la capa de Pedra Furada 
con~32 000 AP fue datada por al 
menos dos laboratorios mediante C-14, 
obteniendo resultados compatibles, lo 
que reduce la posibilidad de error o 
contaminación fortuita.

 Guidon también destaca el rigor 
científico de sus excavaciones. Señala 
que las técnicas de excavación siguieron 
los estándares internacionales, con 
control de los niveles y recolección 
exhaustiva de materiales; muchos 
investigadores franceses, brasileños 
y de otros países participaron en las 
investigaciones, lo que les dio un 
carácter multidisciplinario. Cuando 
se enfrentó a las críticas, una postura 
recurrente de Guidon fue invitar a los 
escépticos a examinar ellos mismos 
los yacimientos: «si aún persisten las 
dudas, que hagan el mismo trabajo y 
luego discrepen o estén de acuerdo con 



12Revista Hermes

fundamentos», declaró en entrevistas. 
Esta declaración refleja cierto 
descontento con el rechazo a priori 
por parte de colegas que, según ella, no 
estarían abiertos a nuevas evidencias 
debido a un «bloqueo psicológico» 
con las teorías tradicionales. Estudios 
recientes sobre tecnología lítica, 
Ramos &amp; Boëda (2019) y Parenti 
et al. (2018) intentaron reproducir 
fracturas naturales en rocas similares 
para compararlas con las lascas 
de Pedra Furada, y los resultados, 
según algunos autores, no explicaron 
satisfactoriamente todos los artefactos 
(hay lascas que siguen siendo más 
compatibles con la producción 
humana).

Otro punto importante a favor es el 
contexto paleoambiental. El equipo de 
Guidon sostiene que, desde el punto 
de vista ambiental, no hay nada que 
impidiera la presencia humana antigua 
en Piauí. Por el contrario, durante 
el Pleistoceno, la región de Serra da 
Capivara contaba con fuentes de agua, 
fauna abundante (hay registros fósiles 
de megafauna local) y refugios rocosos, 
un entorno propicio para la ocupación 
humana. La pregunta retórica que 
se plantea es: ¿por qué una tierra tan 
fértil y con un clima relativamente 
benigno (tropical) permanecería 
deshabitada durante decenas de miles 
de años, mientras que los humanos ya 
habitaban tierras más hostiles?

Esta provocación pone en tela de 
juicio el prejuicio implícito de que el 
interior de Brasil sería un vacío hasta 
más tarde; por el contrario, sugiere 
que podríamos esperar una presencia 
humana muy antigua allí, teniendo 
en cuenta que África, que tiene 
latitudes similares, estaba poblada 
desde hacía cientos de miles de años. 

Así, los descubrimientos de la Serra 
da Capivara adquieren una lógica 
ecológica y antropológica: si había 
personas capaces de extenderse por 
el mundo, regiones como Piauí bien 
podrían haberlas recibido en épocas 
remotas.

Hasta el momento, la mayoría de 
los investigadores aceptan la existencia 
de yacimientos preclovisinos (~15 
000 a. C. o un poco más), pero se 
mantienen cautelosos con respecto a 
las pruebas de más de ~25 000 años. La 
Serra da Capivara ocupa, por lo tanto, 
un lugar de vanguardia.

«Hoy estoy jubilada, pero puedo decir 
que siempre es necesario demostrar las 
teorías científicas. Creo que nuestro 
trabajo se realizó con el máximo rigor, 
conocimiento y profesionalismo. Si 
aún hay quien tiene dudas, que haga 
el mismo trabajo y luego discrepe 
o esté de acuerdo, con la debida 
fundamentación». La arqueóloga 
falleció el 4 de junio de 2025 a los 92 
años.

Pinturas rupestres de la Serra Pinturas rupestres de la Serra 
da Capivara: descripciones, da Capivara: descripciones, 

temas e interpretacionestemas e interpretaciones

Una de las características más 
impresionantes de la Serra da 

Capivara es la abundancia de pinturas 
rupestres prehistóricas repartidas por 
los refugios rocosos. Se estima que hay 
decenas de miles de figuras pintadas en 
los innumerables paneles del parque, 
cubriendo paredes y techos de roca 
en lugares que hoy atraen a turistas e 
investigadores de todo el mundo. Las 
pinturas rupestres de Capivara son 
reconocidas tanto por su cantidad 

como por su calidad y variedad 
temática. Ofrecen una visión única de 
la vida y la cosmovisión de los pueblos 
prehistóricos sudamericanos.

Gran parte de las pinturas 
representan animales y figuras 
humanas, a menudo componiendo 
escenas narrativas. La caza es uno de 
los temas centrales: hay varias escenas 
de grupos de cazadores persiguiendo 
animales, algunas muy detalladas, que 
sugieren cooperación y el uso de armas 
primitivas (como lanzas y trampas). 
Entre los animales identificados 
se encuentran especies de la fauna 
regional, muchas de las cuales aún 
existen y otras están extintas. Las 
representaciones de los animales 
varían desde siluetas simples hasta 
figuras rellenas internamente con 
patrones geométricos o puntos, lo que 
demuestra una preocupación estética 
y posiblemente simbólica. A menudo, 
los animales aparecen en movimiento 
(corriendo, en el caso de los ciervos y 
las emus), lo que sugiere una narrativa 
de persecución.

Las figuras humanas suelen ser 
estilizadas, con cuerpos esquemáticos 
y miembros delgados, pero en 
posiciones variadas que indican 
acción: empuñando armas, bailando, 
luchando o participando en actos 
sexuales. Uno de los aspectos más 
destacados es la presencia de escenas 
de rituales y vida social: además de 
la caza, hay ilustraciones de danzas 
colectivas, aparentes ceremonias 
e incluso escenas de conflicto 
físico (luchas). Algunas escenas se 
interpretan como posibles referencias 
a seres sobrenaturales o chamánicos, 
figuras humanas con rasgos 
diferenciados, a veces más grandes o 



13Revista Hermes

con adornos, que pueden representar 
espíritus, dioses o chamanes en trance.

Las pinturas se realizaron con 
pigmentos naturales, principalmente 
a partir de minerales de óxido de 
hierro (hematita) para producir tonos 
rojos, que es, con diferencia, el color 
predominante. También se registran 
pigmentos amarillos (probablemente 
limonita) y grises/negros de 
manganeso o carbón, aunque en 
menor cantidad. Los artistas aplicaban 
estos pigmentos, posiblemente 
mezclados con aglutinantes orgánicos 
(grasa, resina o agua), utilizando los 
dedos, pinceles rudimentarios de fibra 
vegetal o incluso soplando a través de 
tubos (técnica de aerógrafo primitivo) 
(PESSIS, 2001).

No es raro que diferentes pinturas 
se superpongan parcialmente, lo 
que indica múltiples fases a lo largo 
del tiempo. Los arqueólogos han 
identificado estilos distintos dentro 
del parque, siendo el principal el 
denominado Estilo Serra da Capivara, 
caracterizado por figuras relativamente 
pequeñas y proporcionadas, escenas 
dinámicas y trazos firmes. Existen 
variaciones regionales dentro del 
parque y una posible correspondencia 
con diferentes fases cronológicas, pero 
la cronología exacta del arte rupestre 
aún es objeto de estudio.

En un primer momento, la 
identificación de escenas de caza 
lleva a una interpretación funcional: 
podrían estar relacionadas con 
la magia simpática de la caza, es 
decir, la creencia de que representar 
gráficamente la caza ayudaría a 
realizar cacerías exitosas (una idea 
sugerida en muchos otros contextos de 
arte rupestre en todo el mundo). Las 
escenas de danza y posibles rituales tal 

vez indiquen prácticas ceremoniales, 
posiblemente ritos de paso, 
celebraciones colectivas o actividades 
chamánicas para comunicarse con el 
mundo espiritual. Las figuras híbridas 
o «sobrenaturales» (si se interpretan 
como tales) refuerzan la idea de 
que se estaban registrando aspectos 
míticos: por ejemplo, ciertas imágenes 
pueden interpretarse como chamanes 
metamorfoseados en animales o 
entidades mitad hombre, mitad 
bestia, lo que se ajusta a los conceptos 
de transformaciones y espíritus 
de la naturaleza comunes en las 
cosmologías de los pueblos indígenas 
de América del Sur. La presencia 
de escenas de sexualidad e incluso 
bestialidad podría estar vinculada 
a mitos de fertilidad u orígenes, en 
los que la unión entre humanos y 
animales se concebía simbólicamente 
(varios pueblos nativos tienen 
leyendas de antepasados animales o de 
matrimonios míticos entre humanos 
y seres de otras especies, como los 
mitos registrados entre grupos Tupi-
Guarani).

Al comparar con mitologías 
indígenas conocidas, es tentador 
relacionar algunas figuras con 
arquetipos que persisten: por ejemplo, 
la figura de un gran ciervo rojo 
aparece tantas veces que algunos 
antropólogos especulan que podría 
representar un espíritu guardián 
de los animales de caza, similar al 
«dueño de la caza» presente en las 
cosmologías de los grupos cazadores-
recolectores. Las danzas, por su parte, 
podrían relacionarse con rituales 
chamánicos descritos en etnografías, 
donde la música y la coreografía 
sirven para entrar en trance y viajar 
al mundo espiritual. Evidentemente, 
tales interpretaciones son hipótesis 
que deben tratarse con cautela; no 

disponemos de un «diccionario» 
seguro para descifrar el arte rupestre 
prehistórico.

Sin embargo, la riqueza narrativa 
de las pinturas de la Serra da Capivara 
nos permite trazar paralelismos 
interesantes. Las investigaciones 
etnoarqueológicas han tratado de 
escuchar las tradiciones orales de los 
pueblos actuales de la región (como las 
comunidades indígenas del nordeste 
o del cerrado) en busca de temas 
similares. Algunos mitos de la creación 
hablan, por ejemplo, de una época 
en la que los animales y las personas 
hablaban el mismo idioma y convivían 
íntimamente, lo que se refleja en las 
escenas en las que los hombres y los 
animales parecen interactuar casi en 
pie de igualdad.

Independientemente de las 
interpretaciones específicas, en 
términos simbólicos, podemos inferir 
que estos grupos de cazadores-
recolectores desarrollaban conceptos 
de espiritualidad, identidad social 
y transmisión de conocimientos. 
Las escenas pueden haber servido 
para contar historias o enseñar a los 
jóvenes técnicas de caza, peligros, 
valores comunitarios, etc. Hacemos un 
paralelismo con lo que encontramos 
entre los dogon de Malí, en África 
Occidental, que mostraban sus paredes 
pintadas con arte rupestre a los niños 
durante su rito de paso a la edad adulta 
(GRIAULE, 1965).

En Brasil encontramos diferentes 
«tradiciones» de arte rupestre, 
cada una con sus estilos, patrones y 
incidencia geográfica. Estas tradiciones 
o «escuelas» tienen subestilos locales 
como el estilo Serra da Capivara y Serra 
Branca, pertenecientes a la tradición 
del nordeste. En el Parque Nacional 
de la Serra da Capivara encontramos 
cuatro tradiciones:



14Revista Hermes

Tradición ItacoatiaraTradición Itacoatiara

En la tradición Itacoatiara, todos los grabados son en bajorrelieve, tanto raspados como picados. Es posible 
identificar un predominio de figuras desprovistas de rasgos identificativos reconocibles en algunos yacimientos 
del parque, aunque se observa la presencia de raras representaciones zoomorfas aisladas, en general lagartos 
(Pessis, Cisneiros, Mutzenberg, 2018).

 Tradición AgresteTradición Agreste

Las figuras estáticas, característica inicial de la Tradición Agreste, estaban asociadas a figuras que, a priori, no 
poseían movimiento. Sin embargo, se comprobó que las figuras reconocibles que componían los yacimientos 
investigados durante la ordenación preliminar, ya fueran antropomórficas o zoomórficas, poseían en sí mismas un 
movimiento individual, lo que caracteriza su modo de presentación en el espacio gráfico identificado como Agreste. 
La ausencia de interacción entre los grafismos sugiere una individualización de estas figuras. Se identificaron 
grafismos que poseían elementos del mundo sensible, susceptibles de ser reconocidos, y grafismos sin posibilidad 
de reconocimiento (Perazzo, Pessis, Cisneiros, 2015).



15Revista Hermes

Tradición del NordesteTradición del Nordeste

Estilo Serra da Capivara: Son figuras reconocibles, dibujadas con sencillez, solo con los trazos esenciales de identificación, 
trazos necesarios para el reconocimiento de la figura. Ocasionalmente se observa la presencia de figuras que presentan 
atributos culturales, están sobriamente adornadas con máscaras que cubren el cuerpo dejando al descubierto las piernas o 
llevan tocados. Se presentan con la gestualidad y la postura que componen las fases de los movimientos corporales. Esto se 
traduce en una dinámica vital de conjunto que transmite alegría y actividad lúdica. Los gestos y la postura corresponden 
al momento máximo de la postura en relación con la posición de reposo. También hay figuras de objetos y árboles. Solo 
algunos grafismos raros no reconocidos que configuran dígitos o trígitos aparecen junto a algunas figuras emblemáticas.



16Revista Hermes

Estilo Serra BrancaEstilo Serra Branca

Se observa la presencia de grafismos con las características del estilo Serra da Capivara, pero con atributos que 
los diferencian, a pesar de encajar en las características de la tradición del nordeste. Existe una diversificación por la 
introducción de nuevos componentes, son figuras antropomórficas que llevan adornos, vestimentas y tocados, adornados 
con rellenos de formas gráficas que contrastan con la simplicidad del perfil gráfico de Serra da Capivara (Pessis, Cisneiros, 
Mutzenberg, 2018).



17Revista Hermes

CONCLUSIÓNCONCLUSIÓN

Las investigaciones sobre la 
antigüedad del hombre en América, 

catalizadas por los descubrimientos 
en la Serra da Capivara, tuvieron el 
efecto de redefinir la prehistoria del 
continente. A lo largo de este trabajo, 
hemos revisado la trayectoria de la 
teoría Clovis-first y hemos visto cómo 
se ha ido ampliando y cuestionando 
gradualmente por las pruebas de 
ocupaciones más antiguas en diversos 
yacimientos arqueológicos. Serra da 
Capivara surgió en este escenario 
como uno de los casos más audaces 
y provocativos, ofreciendo indicios 
que retrasan la presencia humana 
posiblemente decenas de miles de 
años más allá de lo convencional. Los 
principales hallazgos de la Serra da 
Capivara, herramientas líticas simples, 
restos de fogatas, pinturas rupestres e 
incluso fósiles humanos, componen 
un rico mosaico que sugiere una larga 
continuidad de la vida humana en esa 
región.

Si se confirman las dataciones más 
antiguas, tendremos que aceptar que 
grupos de Homo sapiens exploraban el 
noreste de Brasil en la misma época que 
los neandertales en Eurasia y mucho 
antes que los pueblos paleoindios 
conocidos. Esto revoluciona las teorías 
migratorias: implicaría, por ejemplo, 
que la llegada humana a América tal 
vez se produjo en múltiples oleadas, 
algunas muy remotas y posiblemente 
procedentes de orígenes distintos 
(por el estrecho de Bering, por la 
costa del Pacífico o incluso por vía 
transoceánica atlántica, como sugiere 
Guidon).

Hoy en día se reconoce mucho más 
que la historia inicial de las Américas 
es compleja y aún incompleta. Lejos 
de cerrarse, la cuestión del primer 
americano sigue abierta: nuevas 
excavaciones y tecnologías (ADN 

antiguo, paleoantropología avanzada, 
métodos de datación refinados) 
podrían confirmar o refutar las 
hipótesis actuales. La Serra da 
Capivara, con su vasto conjunto de 
yacimientos, sigue siendo un lugar 
clave donde se pueden encontrar 
muchas de estas respuestas.

Por último, no se puede subestimar 
la importancia cultural y patrimonial 
de la Serra da Capivara. Además 
de contribuir a una cronología 
más completa, el parque nacional 
conserva un testimonio tangible 
de la creatividad y la adaptabilidad 
humanas. Las pinturas rupestres, 
en particular, nos recuerdan que 
aquellos pueblos antiguos no eran 
meros supervivientes que luchaban 
contra la naturaleza, sino que tenían 
arte, simbología, cooperación social 
y espiritualidad. En otras palabras, 
eran tan humanos como nosotros, 
con preguntas, miedos y esperanzas 
proyectadas en las rocas de su 
mundo. Estudiar y valorar este legado 
promueve una conexión con nuestras 
raíces más profundas y enriquece la 
identidad histórica, especialmente la 
de Brasil, que descubre en su territorio 
un capítulo fundamental de la saga 
humana. Como manifestó el profesor 
Jorge Ángel Livraga, «no existe la 
prehistoria, solo la historia», y la Serra 
da Capivara ocupa ahora su lugar en 
la gran historia de la humanidad, 
desvelando misterios de nuestro 
pasado remoto e inspirando nuevas 
reflexiones sobre quiénes somos y de 
dónde venimos.

Cuando nos preguntamos quiénes 
somos y de dónde venimos, hacemos 
filosofía. Y tal vez, en este movimiento 
de búsqueda, más importante que 
localizar con exactitud al hombre 
prehistórico en el tiempo y el espacio, 
sea reconocer que compartió nuestras 
mismas inquietudes y necesidades 
fundamentales. La investigación 

científica y la reflexión filosófica no 
se oponen, sino que se entrelazan: 
una ofrece la base técnica, la otra, el 
sentido. Es imposible contemplar el 
cráneo de Zuzu, ~9 000 AP, expuesto 
en el Museo del Hombre Americano, 
sin preguntarse por su vida interior, si 
amó, si tuvo hijos, qué pensaba ante la 
muerte o cuál era su comprensión de 
sí mismo. Al investigar la humanidad 
de otros tiempos, sus hogueras, sus 
lascas y su arte tan rico en simbolismo, 
tocamos algo esencial en nosotros 
mismos, nuestra propia humanidad. 
Quizás los habitantes de la antigua 
Serra da Capivara no estén tan lejos 
después de todo.

BIBLIOGRAFÍABIBLIOGRAFÍA

Bedinelli, T. (2016). «Serra da Capivara: 
¿dónde surgió el hombre americano?». El 
País Bradshaw Foundation (s. f.). «El arte más 
antiguo de América: el arte rupestre de Serra da 
Capivara».

Dillehay, T. (1997). Monte Verde: A Late 
Pleistocene Settlement in Chile. Smithsonian 
Institution Press.

Gilbert, M. T. P., Jenkins, D. et al. (2008). 
«ADN de coprolitos humanos pre-Clovis en 
Oregón, Norteamérica». Science 320(5877): 
786-789.

Guidon, N. y Delibrias, G. (1986). «Las 
fechas de carbono 14 apuntan a la presencia del 
hombre en América hace 32 000 años». Nature 
321: 769-771.

Guidon, N. (org.) (1995). Las ocupaciones 
prehistóricas de Brasil. São Paulo: Editora 
UNESP.

Lahaye, C. et al. (2013). «Human 
occupation in South America by 20,000 BC: The 
Toca da Tira Peia site, Piauí, Brazil». Journal of 
Archaeological Science 40(6): 2840–2847.

Mongabay – Quirino, M. L. (2023). «La 
lucha de 50 años de Niéde Guidon para proteger 
Serra da Capivara, el yacimiento prehistórico 
más grande de América».

Pessis, A. y Guidon, N. (2007/2008). 
FUMDHAMentos VI, VIII, X

Yan Axel Gómez Coutouly (2021). 
«Cuestionando la naturaleza antrópica de Pedra 
Furada (Piauí, Brasil) y yacimientos cercanos». 
PaleoAmerica / Boletín de la Sociedad 
Prehistórica Francesa.

(2004) Datación arqueológica por 
resonancia paramagnética. FUMDHAMentos 
IV



18Revista Hermes

  

{ Boletin 67 } - 09/2025 

Heribert HolzingerHeribert Holzinger

Alexander von HumboldtAlexander von Humboldt
La ciencia en armonía con el arte y el almaLa ciencia en armonía con el arte y el alma

Alexander von HumboldtAlexander von Humboldt

Pionero de un paradigma 
científico en armonía con el 
arte y la espiritualidad, así 

como de una nueva comprensión de 
la naturaleza.

En una época en la que la 
ciencia consideraba la naturaleza 
principalmente como un objeto que 
debía ser diseccionado, clasificado y 
conquistado, apareció en la escena de 
la historia mundial un hombre cuya 
visión era exactamente la contraria. 
Alexander von Humboldt, a menudo 
considerado hoy en día como el padre 
olvidado de la ecología, no veía la 
naturaleza como una acumulación 
de datos muertos, sino como un todo 
interconectado y vivo, un organismo 
global en el que todo está relacionado. 
Estaba convencido de que solo 
se podía comprender el mundo 
combinando mediciones exactas con 
la experiencia emocional y sensorial. 
Esta perspectiva revolucionaria se 
forjó en el crisol de una vida que fue 
en sí misma una gran aventura, una 
búsqueda incansable por comprender 
cómo 

«todas las fuerzas de la naturaleza se 
entrelazan y se entremezclan».



19Revista Hermes

La vida de Humboldt La vida de Humboldt 
(1769-1859)(1769-1859)

Alexander von Humboldt creció como 
el menor de dos hermanos en una 
familia noble prusiana acomodada. 
Mientras que su hermano mayor, 
Wilhelm, era serio y amante de los 
libros, Alexander demostró desde 
muy temprana edad ser un espíritu 
aventurero.

un temprano reconocimiento de 
su curiosidad sistemática. En su 
habitación clasificaba y etiquetaba sus 
hallazgos. A los diez años ya diseñaba 
mapas del sistema planetario y de 
América.

En 1787, Alexander von 
Humboldt comenzó a estudiar 
ciencias camerales, pero también 
asistió a clases de medicina, física, 
matemáticas, ciencias antiguas 
y botánica. Pronto comenzó sus 
propios estudios de ciencias naturales 
y emprendió sus primeros viajes de 
investigación. En uno de estos viajes 
conoció al famoso viajero Georg 
Forster, con quien, en 1790, realizó 
un revelador viaje de investigación 
a lo largo del Rin hasta Inglaterra y 
de vuelta a París. Ambos compartían 
el interés por la investigación 
de la naturaleza y los ideales de 
la Revolución francesa, aunque 
Humboldt se mantuvo más reservado 
en lo político. Finalmente, se dedicó 
a la minería, estudió en la Academia 
de Minas de Freiberg y completó 
los exigentes estudios en solo ocho 
meses, en lugar de tres años.

Aunque ya entonces su sueño era 
viajar por el mundo, en 1792 siguió 
el deseo de su madre y comenzó una 
carrera como asesor minero al servicio 
del Estado prusiano. Humboldt 
modernizó con gran éxito los métodos 
de extracción en la minería y también 
pensó en las personas que trabajaban 
bajo tierra: fundó la primera escuela 
de minería de Alemania y escribió sus 
propios libros de texto para promover 
la formación de los trabajadores. 

Su curiosidad experimental le 
llevó a inventar, entre otras cosas, 
una lámpara de mina mejorada y 
uno de los primeros dispositivos 
de protección respiratoria, ambos 
probados poniendo en peligro su 
vida.

Aquí también se puso de manifiesto 
su intrépido espíritu investigador. El 
frío de las profundas galerías de las 
minas le enfermó y sufrió ataques de 
fiebre. Pero, a pesar del sufrimiento 
físico, publicó sus primeros tratados 
científicos sobre las rocas basálticas 
y la fascinante flora subterránea que 
descubrió en la oscuridad de las 
minas. En sus estudios botánicos, ya 
entonces investigaba la dependencia 
de las plantas y el medio ambiente. 
Más tarde se dedicó a la electricidad 
en los animales, llevó a cabo audaces 
experimentos consigo mismo y, con 
ello, influyó de manera decisiva en los 
inicios de la fisiología.

Una nueva mirada al mundo: Una nueva mirada al mundo: 
el encuentro con Goethe en el encuentro con Goethe en 

JenaJena
Jena (Weimar, a 20 kilómetros de 
distancia) era en aquella época el 
epicentro intelectual de Alemania. 
Siempre que Humboldt tenía tiempo, 
viajaba allí. Allí daba largos paseos 
con Goethe, realizaba experimentos 
con él o inspeccionaban el jardín 
botánico iniciado por Goethe.

Mientras que Descartes 
consideraba a los animales como 
máquinas, Goethe los veía como 
organismos vivos. En un sistema 
mecánico, las partes forman el todo, 

Alexander von Humboldt en su 
juventud

De «pequeño farmacéutico» De «pequeño farmacéutico» 
a investigador ávido de a investigador ávido de 

conocimientoconocimiento

En sus solitarios paseos por los 
bosques de Tegel, Alexander no 

solo encontró una fuente inagotable 
de fascinación, sino también un 
espacio que le parecía «tranquilizador 
y reconfortante». La naturaleza era 
su contrapunto emocional a las 
expectativas de su familia, un lugar de 
orden y sueños. De estas excursiones, 
en las que soñaba con exploradores 
lejanos como el capitán Cook, siempre 
regresaba con los bolsillos llenos 
de plantas, insectos y piedras. Esta 
costumbre le valió pronto el cariñoso 
apodo de «el pequeño farmacéutico», 



20Revista Hermes

mientras que en un sistema orgánico, 
el todo forma las partes, y estas solo 
funcionan como un todo unificado. 
Junto con Goethe, Humboldt pronto 
entendió la naturaleza como un todo 
unificado, como una red de vida 
animada por fuerzas con efectos 
cambiantes.

En el intercambio con Goethe, 
Schiller, Novalis y otros grandes 
pensadores de su época, la 
metodología científica de Humboldt 
experimentó una profunda 
transformación. Goethe y Novalis 
le proporcionaron impulsos que 
combinaron su investigación empírica 
con una profunda apreciación estética 
de la naturaleza. Como Humboldt 
mismo reconoció más tarde, Goethe 
le dio «nuevos sentidos» o «nuevos 
ojos» para ver el mundo. Ya no se 

trataba solo de medir y clasificar, sino 
también de sentir y experimentar la 
naturaleza. Aquí Humboldt comenzó 
a comprender que los datos científicos 
exactos y la reacción subjetiva y 
emocional ante la naturaleza no eran 
contradictorios.

Humboldt admitió más tarde 
que la estrecha relación entre la 
naturaleza y la imaginación en sus 
libros se debía en gran medida a la 
influencia de Goethe. Esta nueva 
perspectiva holística se convirtió en 
el equipamiento intelectual decisivo 
para su próximo gran viaje. Se dio 
cuenta de que su objetivo no podía 
consistir únicamente en recoger 
muestras. Su verdadero propósito, 
tal y como él mismo lo formuló, era 
investigar «cómo todas las fuerzas 
de la naturaleza se entrelazan y se 

entremezclan».

El gran viaje: una visión del El gran viaje: una visión del 
mundo forjada en los trópicosmundo forjada en los trópicos

El punto de inflexión decisivo llegó 
con la muerte de su madre. Su 

considerable herencia le proporcionó 
independencia financiera. Sin 
dudarlo, presentó su dimisión de la 
Oficina de Minería. Por fin era libre 
para hacer realidad el sueño de su 
vida: el «gran viaje», una expedición 
científica a mundos desconocidos.

La expedición de cinco años 
por América Latina fue mucho más 
que una exploración geográfica; 
fue el crisol decisivo para las ideas 
revolucionarias de Humboldt. La 
llegada a Venezuela ya fue una 
experiencia abrumadora para 
Humboldt y su compañero, el 
botánico Aimé Bonpland. La gran 

El viaje de investigación de Humboldt 1799-1804El viaje de investigación de Humboldt 1799-1804



21Revista Hermes

riqueza de la vida tropical los cautivó. 
«Como tontos, seguimos corriendo 
de un lado a otro», escribió Humboldt 
a su hermano, incapaz de asimilar 
el torrente de nuevas impresiones. 
Bonpland incluso temía «perder la 
cabeza si las maravillas no cesaban 
pronto».

La inquebrantable precisión 
científica de Humboldt quedó 
patente durante un fuerte terremoto 
en Cumaná. Mientras la gente 
gritaba presa del pánico y las casas 
a su alrededor se derrumbaban, él 
se levantó tranquilamente de su 
hamaca, preparó sus instrumentos y 
comenzó a medir los intervalos entre 
los temblores. Incluso en medio del 
caos más absoluto, se mantuvo fiel a 
su compromiso con la recopilación de 
datos empíricos.

En el lago Valencia, en Venezuela, 
Humboldt vio cómo se talaban sin 
piedad los bosques circundantes para 
cultivar plantaciones y documentó con 
precisión las consecuencias: la tierra 
desprotegida se erosionó y el nivel 
del lago descendió drásticamente. 
Aquí formuló por primera vez las tres 
funciones fundamentales del bosque 
para el ecosistema: su capacidad 
para almacenar agua, enriquecer la 
atmósfera con humedad y proteger el 
suelo de la erosión. Fue el nacimiento 
del pensamiento ecológico moderno 
y Humboldt se convirtió en el primer 
advertidor de la crisis ecológica 
provocada por el hombre.
 

La red de la vidaLa red de la vida

El punto álgido de su viaje y 
de su desarrollo intelectual 

fue la ascensión al Chimborazo, 

en los Andes, que entonces se 
consideraba la montaña más alta del 
mundo. Mientras cartografiaba la 
vegetación, que cambiaba a medida 
que aumentaba la altitud, cristalizó 
su gran visión, el «cuadro de la 
naturaleza». Se dio cuenta de que 
la naturaleza es una red global en la 
que todo está conectado. Esta visión 
no era una mera abstracción, sino 
que tomó forma en un magnífico 
dibujo de 90 x 60 cm. En esta sección 
transversal de la montaña, visualizó 
la existencia de zonas de vegetación 
globales que se extienden como 
cinturones alrededor del planeta y se 
repiten en las montañas en secuencia 
vertical. La naturaleza era un todo 
coherente, un organismo vivo.
Cuando Humboldt regresó a Europa, 
no solo trajo consigo miles de 
muestras de plantas e innumerables 
datos de mediciones, sino también 

una visión completamente nueva del 
mundo.

París y Berlín París y Berlín 
las conferencias Kosmos de las conferencias Kosmos de 

HumboldtHumboldt

Tras su regreso, Humboldt eligió 
París como su nuevo hogar. Era una 
celebridad que iba de salón en salón, 
conocida por su forma de hablar 
extremadamente rápida y tan famosa 
que la indicación «chez Monsieur de 
Humboldt» era suficiente para un 
cochero.

Humboldt no solo intercambiaba 
ideas sobre ciencia, sino que también 
tomaba posición sobre una de las 
contradicciones centrales de la época: 
la búsqueda de la libertad en una 
sociedad basada en la esclavitud. Como 
opositor convencido de la esclavitud 
durante toda su vida, Humboldt no 

Humboldt y Bonpland con indígenas frente al ChimborazoHumboldt y Bonpland con indígenas frente al Chimborazo



22Revista Hermes

dudó en abordar este tema cuando 
se reunió con el presidente Thomas 
Jefferson, propietario de esclavos. 
Con su postura clara, inspiró aquí 
en Europa a su decidido admirador 
Simón Bolívar, el futuro libertador de 
Sudamérica.

La culminación de la obra de su 
vida la encontró en sus últimos años 
en una famosa serie de conferencias 
en Berlín. En ellas resumió todo su 
conocimiento sobre el universo en 
un panorama impresionante, que más 
tarde publicó en cuatro volúmenes 

y Samuel Taylor Coleridge expresaron 
la comprensión de la naturaleza 
de Humboldt en sus poemas. El 
joven John Muir, que más tarde se 
convertiría en el padre de los parques 
nacionales estadounidenses, se lanzó 
al mundo con el deseo declarado de 
«ser un Humboldt». Incluso Henry 
David Thoreau encontró en los libros 
de Humboldt no solo la respuesta 
a su dilema de cómo ser poeta y 
naturalista al mismo tiempo, sino 
también la inspiración para su exitoso 
libro Walden. E incluso su mentor 
Goethe esperaba con ansias las cartas 
y noticias de Humboldt y decía que 
este le transmitía en un día más 
conocimientos «que los que yo había 
adquirido en años».

Los libros de Humboldt se 
tradujeron a todos los idiomas 
importantes y, entre 1820 y 1855, 
Humboldt fue considerado por 
muchos no solo como la segunda 
persona más famosa del mundo 
después de Napoleón, sino 
también como el científico más 
respetado del mundo, que mantenía 

correspondencia o contacto directo 
con todos los científicos importantes 
de su época. Humboldt no era solo 
un investigador, era un fenómeno que 
cambió la forma en que la humanidad 
veía la naturaleza.

Las siguientes explicaciones 
pretenden mostrar cómo la 
comprensión unificada de la 
naturaleza por parte de Humboldt 
forjó una visión que unía 
inseparablemente la ciencia, el arte 
y los sentimientos. Este concepto de 
una red viva, forjado hace más de 
doscientos años, sigue siendo hoy en 
día una inspiración para un nuevo 
paradigma científico holístico que, al 
mismo tiempo, ofrece respuestas a los 
retos ecológicos de nuestro tiempo.
 
Humboldt como fundador de Humboldt como fundador de 

una nueva cienciauna nueva ciencia

«La naturaleza debe sentirse». Con 
estas palabras, el gran naturalista 
Alexander Von Humboldt resumió el 
que quizá sea el legado más importante 
que recibió de su amigo y mentor Humboldt en Berlín en 1807 

Dibujo de Frédéric d'Houdetot

bajo el título Kosmos. 

Una fama mundialUna fama mundial

La influencia de Humboldt 
trascendió su época e inspiró 

a generaciones enteras. Thomas 
Jefferson lo llamó «una de las joyas más 
bellas de nuestra era». Sin Humboldt, 
Charles Darwin nunca se habría 
embarcado en el Beagle ni habría 
desarrollado las ideas sobre el origen 
de las especies. William Wordsworth 



23Revista Hermes

Johann Wolfgang von Goethe. Era 
más que un simple método científico; 
era una forma completamente nueva 
de percibir el mundo. Una visión 
que se niega a clasificar el mundo 
en categorías separadas, una visión 
que combina la ciencia, el arte y un 
profundo respeto, casi espiritual, por 
la vida en una visión holística de la 
naturaleza. Una visión que marcaría 
toda la obra de Humboldt.

Empirismo, racionalismo y Empirismo, racionalismo y 
KantKant

En el siglo XVIII, la cuestión de 
cómo entender la naturaleza 

ocupaba a todos los científicos y 
filósofos de Europa. Dos escuelas 
de pensamiento competían por la 
supremacía. Por un lado estaba el 
racionalismo, cuyos representantes 
estaban convencidos de que el 
verdadero conocimiento solo podía 
provenir de la razón pura y el 
pensamiento lógico. Los sentidos 
se consideraban engañosos; las 
matemáticas, el ideal de claridad.

Enfrente estaba el empirismo, 
que argumentaba que todo 
el conocimiento procedía 
exclusivamente de la experiencia 
sensorial. El espíritu humano, según 
lo formuló el filósofo John Locke, 
era al nacer una «tabula rasa», una 
pizarra en blanco que solo se escribía 
con las impresiones del mundo.

En su Crítica de la razón pura, 
Kant argumentó que nuestro 
conocimiento es una síntesis de 
ambos: lo que recibimos a través de 

los sentidos y lo que nuestra mente 
añade activamente. Por lo tanto, 
conceptos como el espacio, el tiempo 
y la causalidad no son propiedades 
objetivas del mundo exterior, sino 
las «gafas» que lleva nuestra mente 
para poder ordenar y comprender el 
mundo. Imponemos nuestras leyes a 
la naturaleza, en lugar de limitarnos 
a recibirlas de ella. Sin embargo, la 
revolucionaria consecuencia de esto 
fue ambigua:

	▶ Por un lado, Kant elevó el «yo», 
el yo mismo, a un actor creativo y 
libre que participa activamente en 
la configuración de su realidad.

	▶ Por otro lado, creó una brecha 
insuperable. Solo podemos 
conocer el mundo tal y como nos 
aparece (como fenómeno), pero 
nunca tal y como es en realidad: 
la «cosa en sí» nos resulta 
eternamente inalcanzable.

Goethe no podía ni quería aceptar 
precisamente esta separación, esta 
capitulación intelectual ante el último 
misterio de la realidad. Junto con otros 
románticos, creó una nueva síntesis 
que debía ofrecer una alternativa a las 
explicaciones de Kant.

La respuesta de Goethe a Kant: La respuesta de Goethe a Kant: 
la sabiduría de la experienciala sabiduría de la experiencia

Para los pensadores del Romanticismo, 
el análisis puramente racional de 
la Ilustración había desmitificado 
el mundo. La naturaleza, se 
lamentaba el poeta Novalis, había 
sido degradada a un «molino 

monótono». Goethe compartía esta 
opinión. Estaba convencido de que 
el interior del ser humano —los 
sentimientos, la poesía y el arte— 
no eran factores perturbadores, sino 
órganos esenciales de la percepción 
para captar lo vivo y la unidad de la 
naturaleza.

Goethe rechazaba la idea de Kant 
de una «cosa en sí» inalcanzable. 
Para él, esto suponía una devaluación 
del mundo experimentable, una 
huida de la realidad inmediata del 
presente, tal y como evoca en su 
Fausto con las palabras: «Quédate, 
eres tan hermosa». Insistía en que la 
naturaleza se revela completamente 
al observador si este aprende a 

Schiller, Wilhelm y Alexander Humboldt 
y Goethe en el jardín de Schiller en Jena, 

1797

mirar correctamente: «Lo que he 
experimentado lo sé, y considero 
que la experiencia es la única ciencia 
verdadera».

El método del pensamiento El método del pensamiento 
observacionalobservacional



24Revista Hermes

El método desarrollado por Goethe 
puede describirse como «pensamiento 
observacional». Se trata de una forma 
disciplinada de percepción en la que la 
experiencia subjetiva del observador 
—sus sentimientos, su intuición, su 
imaginación— se fusiona de forma 
inseparable con su capacidad de 
pensamiento racional. Goethe veía 
la clave en una observación cada 
vez más sistemática de la naturaleza, 
cuyo objetivo es reconocer la verdad 
en el fenómeno mismo, en lugar de 
reducirlo a leyes abstractas. Para él, 
la verdad objetiva surge cuando la 
experiencia subjetiva del observador 
se fusiona con su precisa capacidad 
de observación y su aguda capacidad 
de razonamiento.
 

Ver primero el todo: Ver primero el todo: 
los componentes básicos de los componentes básicos de 

una visión holística del mundouna visión holística del mundo

Mientras que la ciencia analítica 
parte de las partes para 

construir un todo, Goethe exige 
comenzar por la contemplación del 
todo para, a partir de ahí, comprender 
las partes en su contexto. Para él, esto 
no era una vaga ensoñación, sino 
un instrumento de investigación 
preciso que él denominaba «fantasía 
sensorial exacta» (hoy en día, 
mejor: imaginación). Lo que Goethe 
formula aquí no es nada menos que la 
pretensión de entrenar la conciencia 
misma como un órgano científico 
que pueda percibir directamente los 
patrones internos y los planos de 

construcción de lo vivo con el «ojo 
del espíritu».

Un concepto central en la 
ciencia de Goethe es el «fenómeno 
primigenio», ese punto en el 
que una observación no puede 
descomponerse más de forma 
significativa y la naturaleza habla 
en una especie de autorrevelación. 
Para Goethe, se trataba de una 
regla metodológica estricta contra 
la disección especulativa que 
reprochaba a Newton. Mientras que 
Newton atribuía el color a hipotéticas 
partículas de luz, Goethe insistía en 
atenerse a lo que se muestra de forma 
inmediata. Para él, un fenómeno 
primigenio de este tipo es la polaridad 
de la luz y la oscuridad, de la que 
surgen los colores. En este punto 
termina la explicación reductiva y 
comienza la visión. El fenómeno 
primigenio se convierte así en un 
muro protector del conocimiento 
cualitativo contra un reduccionismo 
que no capta la vitalidad de los 
fenómenos.

Goethe se oponía a una 
explicación muerta y abstracta que 
no hacía justicia a la experiencia viva 
del color. Porque el fenómeno del 
color está indisolublemente ligado al 
observador humano. No le interesaba 
la reducción física, sino el color tal 
y como se percibe y se siente. Su 
teoría del color no es una alternativa 
a la física, sino una ciencia de la 
percepción que se centra en la unidad 
entre sujeto y objeto. Su famosa 

advertencia resume esta postura: 
«No busques nada detrás de los 

fenómenos, ellos mismos son la 
enseñanza».

La unidad de la ciencia, el arte La unidad de la ciencia, el arte 
y la espiritualidady la espiritualidad

Para Goethe y la mayoría de los 
románticos, no existía una separación 
clara entre la búsqueda de la verdad 
y la búsqueda de la belleza. Para él, 
la ciencia y el arte eran dos caras de 
la misma moneda, inseparables y 
necesarias para una existencia plena. 
La ciencia reconoce las leyes del 
mundo, el arte expresa sus misterios 
más profundos. En una de sus citas 
más famosas, resume esta síntesis:

Quien posee la ciencia y el arte, 
también posee la religión.

Para Goethe, una profunda y 
reverente conexión con el mundo 
(espiritualidad) surge de la 
combinación de la observación 
exacta y paciente de la naturaleza 
(ciencia) con el poder creativo de 
la imaginación y los sentimientos 
(arte). El filósofo Pierre Hadot ha 
descrito acertadamente esta actitud 
como una forma moderna de los 
antiguos «ejercicios espirituales»: 
una vida consciente en el aquí y 
ahora, que tiene como objetivo una 
profunda conexión con el cosmos. 
Es la sabiduría que Goethe pone en 
boca de su Fausto en la cima de su 
búsqueda: Solo el momento presente 
es nuestra felicidad.



25Revista Hermes

Humboldt: Humboldt: 
el hombre que concebía el el hombre que concebía el 

mundo como un todomundo como un todo

Goethe, Novalis y otros románticos 
inspiraron la visión de Humboldt de 
una naturaleza viva, interconectada 
y animada, que se revela a quien 
está dispuesto a acercarse a ella con 
todos sus sentidos: la razón, los 
sentimientos y la imaginación.

La unidad del mundoLa unidad del mundo

Humboldt llevó consigo 
precisamente esta visión 

holística en sus viajes de investigación 
por todo el mundo. Desde el 
liquen más pequeño en una roca 
del Chimborazo hasta las zonas 
climáticas globales, exigió que se viera 
el mundo como un todo coherente en 
el que todo está interrelacionado. La 
verdadera innovación de Humboldt 
no radicó en el descubrimiento de 
nuevos hechos, sino en la creación de 
una nueva epistemología —una forma 
de conocimiento— que fusionaba 
conscientemente los datos empíricos 
con la experiencia estética para 
contrarrestar la fragmentación de la 
realidad provocada por la Ilustración.

La obra de Humboldt puede 
considerarse un audaz intento de 
fundar una ciencia que entiende la 
naturaleza no como una colección 
de fenómenos aislados, sino como 
«un todo vivo», un sistema dinámico 
y vivo en el que todo está conectado 
con todo. Un intento revolucionario 

de salvar la brecha entre la ciencia, el 
arte y un respeto casi espiritual por la 
vida.

La red de la vida:La red de la vida:
la naturaleza como «una sola la naturaleza como «una sola 

vida»vida»

El leitmotiv intelectual de Humboldt 
se puede resumir en una frase: «Todo 
es interacción». Esta idea suponía un 
desafío directo a la tradición de Carl 
von Linné, que dividía la naturaleza 
en categorías estáticas. Donde Linné 
clasificaba, Humboldt veía fuerzas que 
interactuaban. Describió la naturaleza 
como un «tejido entrelazado en 
forma de red» en el que cada detalle, 
desde el musgo de una roca hasta el 
movimiento de los planetas, solo 
revela su verdadero significado «en su 
relación con el todo». Tras su regreso 
de América, formuló esta idea en una 
confesión casi poética.

«... y en los bosques del río Amazonas, 
como en las alturas de los Andes, 
comprendí cómo, animada por un 
soplo, de polo a polo, una sola vida se 
derrama en las piedras, las plantas y 
los animales, y en el pecho palpitante 
del hombre».

Para Humboldt, el mundo era un único 
organismo palpitante, un sistema 
dinámico en constante metamorfosis, 
cuyos fenómenos individuales están 
inseparablemente entrelazados. De 
esta profunda comprensión de la 
interconexión universal y de sus 
experiencias ya descritas en el lago 
Valencia, en Venezuela, surgió casi 

inevitablemente otra conclusión: 
el ser humano es capaz de destruir 
este delicado tejido. En las costas de 
Venezuela, observó cómo la pesca 
incontrolada de perlas había agotado 
los bancos de ostras y desencadenado 
una reacción ecológica en cadena. 
Mucho antes de que se acuñara el 
término «ecología», Humboldt ya 
pensaba y argumentaba en términos 
ecológicos.

Sin embargo, para no solo 
comprender esta compleja y 
multifacética red de interrelaciones, 
sino también hacerla visible para 
otros, Humboldt necesitaba un 
nuevo método, una herramienta que 
fuera mucho más allá de las tablas y 
las descripciones áridas. Inventó el 
«Cuadro de la Naturaleza».

El «Cuadro de la Naturaleza»: El «Cuadro de la Naturaleza»: 
una nueva forma de ver el una nueva forma de ver el 

mundomundo

El «Cuadro de la Naturaleza» fue el 
intento revolucionario de Humboldt 
de visualizar su filosofía holística. Era 
mucho más que una mera ilustración; 
era una herramienta intelectual, una 
visualización de datos innovadora que 
tenía como objetivo hacer visibles de 
un solo vistazo las conexiones ocultas 
de la naturaleza.

En esencia, el «Cuadro de la 
Naturaleza» es un dibujo transversal 
de un volcán como el Chimborazo, 
pero que integra una gran cantidad 
de información en una sola imagen. 
Superpone varias variables (altitud, 



26Revista Hermes

temperatura, humedad, presión 
atmosférica, especies vegetales, 
intensidad magnética) en un único 
gráfico comprensible. Mostraba 
correlaciones de un solo vistazo y 
permitía al observador ver cómo 
un cambio en una variable (altitud) 
afectaba directamente a todas 
las demás. Humboldt describió 
su concepto como un viaje que 
«desciende desde las manchas 
nebulosas más lejanas y las estrellas 
dobles que giran en el espacio 

hasta los fenómenos telúricos de la 
geografía de los organismos (plantas, 
animales y seres humanos)». Para él, 
lo más importante de toda su empresa 
era precisamente esta representación 
de la «cadena interna entre lo general 
y lo particular».

La importancia de este método no 
puede ser subestimada. Humboldt 

fue el primer gran científico que 
tradujo sistemáticamente sus 
descubrimientos en imágenes. Tenía 

un profundo conocimiento del poder 
de la visualización y lo formuló 
de manera pragmática: «la gente 
quiere ver». Con su «Cuadro de la 
Naturaleza», no solo sentó las bases de 
la geografía vegetal y la climatología 
comparativa, sino también de toda la 
infografía científica moderna.

Pero la búsqueda de Humboldt de 
una nueva forma de representación 
no se limitó a las imágenes. Estaba 
convencido de que el lenguaje de 

Representación de Humboldt de las zonas de vegetación en diferentes cadenas montañosas

Diagrama de Alexander von Humboldt 'Naturgemälde' (Pintura de la naturaleza)



27Revista Hermes

la ciencia también necesitaba una 
renovación. Para captar la unidad 
viva y cambiante de la naturaleza, la 
ciencia tenía que volver a reconocer 
la poesía como instrumento de 
conocimiento.

La unidad de la ciencia y el arte: La unidad de la ciencia y el arte: 
la poesía como conocimientola poesía como conocimiento

Mucho antes de que surgiera el 
debate sobre las «dos culturas» 

—la brecha aparentemente insalvable 
entre las ciencias humanas y las 
ciencias naturales—, Alexander Von 
Humboldt encarnaba su síntesis. 
Estaba profundamente convencido 
de que una ciencia puramente 
analítica no podía captar la esencia 
de la naturaleza. Para comprender 
el todo vivo, no solo se necesitaban 
mediciones exactas, sino también el 
poder emocional y estético del arte. 

Quería combinar el rigor empírico del 
científico con el alma del poeta, una 
habilidad que se manifestaba incluso 
cuando disfrutaba de su taza de café 
matutina y la describía cariñosamente 
como «rayos de sol concentrados».

Las intensas conversaciones con 
los románticos de Jena le animaron 
en su empeño por renovar la alianza 
entre la filosofía, la física y la poesía, 
algo que en la Antigüedad se daba 
por sentado. Mientras que el lenguaje 
científico podía describir la mecánica 
de un fenómeno, solo el lenguaje 
poético era capaz de transmitir la 
experiencia subjetiva, el sentimiento 
de reverencia y la resonancia 
emocional de la naturaleza. 
Consideraba que esto era parte 
integral de su verdad.

El manifiesto más impresionante 

de esta síntesis es su obra Ansichten 
der Natur (Vistas de las cordilleras 
y monumentos de los pueblos 
indígenas de América). Se trataba de 
un género literario completamente 
nuevo, que revestía observaciones 
científicas precisas con una prosa 
viva y rica en imágenes. Humboldt 
llevó a su público a un viaje que, 
como lo expresó el escritor francés 
Chateaubriand, le dio la impresión 
de «cabalgar con él sobre las olas y 
perderse en las profundidades de los 
bosques». No solo quería informar, 
sino también inspirar y despertar el 
amor por la naturaleza.

Esta armoniosa combinación de 
arte y ciencia solo fue posible para 
Humboldt porque su comprensión de 
la naturaleza abarcaba una dimensión 
decisiva que era ajena a la ciencia 
puramente objetiva: no concebía la 

Caspar David Friedrich - El caminante sobre el mar de niebla



28Revista Hermes

naturaleza solo como un objeto de 
estudio externo , sino también como 
un profundo espacio de resonancia 
para el alma humana.

Espejo del alma: Espejo del alma: 
la naturaleza y la vida interior la naturaleza y la vida interior 

del ser humanodel ser humano

En el corazón de la ciencia 
humanista de Humboldt se 

encuentra la idea de una profunda 
resonancia entre el mundo exterior 
de la naturaleza y la vida interior 
del ser humano. Estaba convencido 
de que la naturaleza mantiene 
una «comunicación secreta» 
con nuestros sentimientos y que 
nuestra percepción del mundo está 
indisolublemente ligada a nuestro 
estado mental. Para él, esta dimensión 
subjetiva no era un factor perturbador 
que debiera eliminarse, sino una 
parte fundamental del proceso de 
conocimiento.

Describió esta interacción con 
imágenes sencillas pero impactantes 
que muestran cómo las apariencias 
externas reflejan nuestro interior.

«Un cielo azul claro provoca 
sentimientos diferentes a los que 
provocan las nubes oscuras y bajas».

Esta actitud difiere radicalmente 
de una ciencia que insiste en la 
distancia objetiva. Para Humboldt, 
la descripción de la naturaleza era 
siempre también un «espejo de 

resonancia del alma». Su singular 
puente intelectual consistió en unir 
los dos grandes movimientos de 
su época: el método empírico de 
la Ilustración, con su exigencia de 
mediciones exactas, y la intuición y el 
sentimiento, tal y como los enfatizaba 
la filosofía natural romántica de 
Schelling.

La expresión definitiva de este 
pensamiento es su monumental 
obra tardía Cosmos. En este 
«intento de descripción física del 
mundo», Humboldt despliega todo 
su conocimiento para presentar la 
naturaleza como un todo único y 
coherente. El Cosmos es más que 
una enciclopedia; es un intento de  
fusionar el conocimiento científico, 
la experiencia estética y un profundo 
sentimiento de asombro interior en 
una unidad.

Esta visión holística, que 
entiende al individuo no como un 
observador aislado, sino como parte 
integral de la red de la vida, lo llevó 
consecuentemente a una comprensión 
colaborativa y profundamente social 
de la ciencia.

La hermandad del La hermandad del 
conocimiento: conocimiento: 

la visión de Humboldt para el la visión de Humboldt para el 
futurofuturo

Alexander Von Humboldt no 
entendía el conocimiento como una 
propiedad privada elitista, sino como 
un bien común de la humanidad 
que debe circular libremente para 
crecer. Su visión de la ciencia estaba 
indisolublemente ligada a los ideales 
de colaboración, intercambio abierto 
e interdisciplinariedad. Fue quizás el 
mayor creador de redes de su época y 



29Revista Hermes

consideraba a la comunidad científica mundial como 
una «república de eruditos» sin fronteras.

Fundó activamente una «hermandad de las 
ciencias»,  buscando la colaboración de investigadores 
de las más diversas disciplinas e incluso de artistas. 
Estaba convencido de que los grandes descubrimientos 
solo son posibles mediante la combinación de 
diferentes perspectivas. Para Humboldt, la promoción 
del conocimiento estaba por encima de los intereses 
nacionales. La ciencia, según su convicción, no conoce 
fronteras.

Conclusión: Conclusión: 
el legado del Cosmos, los ojos de una nueva el legado del Cosmos, los ojos de una nueva 

eraera

Alexander von Humboldt fue más que un 
incansable explorador.  Fue un visionario que 

aspiró a una ciencia unificada que reconociera la 
profunda interconexión de toda la vida, utilizara el 
arte como herramienta de conocimiento y estableciera 
un vínculo indisoluble entre la naturaleza exterior y la 

experiencia interior del ser humano. Luchó contra 
la fragmentación del conocimiento y trató de 
recuperar la unidad perdida del mundo.

La profunda «red de la vida» de Humboldt 
marcó a las generaciones posteriores: sus escritos 
inspiraron a pensadores como Charles Darwin, 
Henry David Thoreau y John Muir, y prepararon 
no solo la teoría de la evolución, sino también el 
movimiento ecologista moderno.

En nuestra época actual, marcada por las crisis 
ecológicas y la creciente especialización, el enfoque 
holístico de Humboldt parece una corrección tan 
inspiradora como necesaria. Su legado no es una 
colección de hechos establecidos, sino un urgente 
desafío metodológico: tener el valor de ver el 
mundo no como un problema que deben resolver 
los especialistas, sino como un cosmos que debe 
experimentarse en su totalidad, con el rigor de la 
ciencia y el alma de un poeta.

Bibliografía:Bibliografía:

•	 Bollmann Stefan, Der Atem der Welt. 
Johann Wolfgang Goethe und die Erfahrung der 
Natur, Klett-Cotta 2021.
•	 Safranski, Rüdiger. Romanticismo: 
Una odisea del espíritu alemán, Fábula Tusquets 
Editores 2012.
•	 Simmel, Georg. Goethe: Seguido del 
estudio Kant y Goethe para la historia de la 
concepción moderna del mundo. Editorial 
Renacimiento 2019.
•	 Wulf, Andrea. La invención de la 
naturaleza: el nuevo mundo de Alexander von 
Humbolt. Debolsillo 2020.
•	 Wulf, Andrea. Magníficos rebeldes. Los 
primeros románticos y la invención del Yo, Taurus 
2023.



30Revista Hermes

¿Qué es el arquetipo y por 
qué lo investigamos?

Los mitos y símbolos, como 
estructuras universales y 

atemporales, no permanecieron en 
el pasado junto con las personas 
arcaicas, sino que continúan 
influyendo en los seres humanos 
modernos y en sus formas de 
cognición e interacción con 
la realidad. Aquí es donde se 
manifiesta la poderosa fuerza de los 
arquetipos.

La conexión entre mitos 
y conciencia es estudiada por 
filósofos, estudiosos religiosos, 
psicólogos e historiadores del arte. 
El neokantiano Ernst Cassirer 
descubrió algunas estructuras 

modelo, figura en un sello’, formado 
por arkhē, ‘principio, origen, primer 
puesto’ y errores tipográficos como 
‘modelo, tipo, marca de un golpe’ 
[2]. Siguiendo a los pitagóricos, 
este concepto fue utilizado 
posteriormente por el filósofo 
Platón y sus discípulos en el sentido 
de eidos, ‘ideas eternas’. En el Corpus 
Hermeticum, Dios es llamado τò 
άρχέτυπov φώς (luz arquetípica) [6, 
p.21]. Enfatizando la importancia 
individual del arquetipo universal, 
C. G. Jung dice que «hay presentes 
en toda psique formas que son 
inconscientes pero, no obstante, 
activas, disposiciones vivas, ideas en 
el sentido platónico, que realizan e 
influyen continuamente en nuestros 
pensamientos, sentimientos y 
acciones» [6, p. 88].

fundamentales del pensamiento 
mitológico, como la estructura del 
cosmos según un único modelo 
de la dualidad de los opuestos, lo 
«sagrado» y lo «mundano», del 
que dependen las ideas míticas 
sobre el tiempo y el espacio. El 
psicólogo alemán Wilhelm Wundt 
estudió la conexión entre los 
sueños y el origen de los mitos. Este 
enfoque fue desarrollado aún más 
por representantes de la escuela 
psicoanalítica de Freud. El psicólogo 
suizo Carl Gustav Jung identificó un 
hilo conductor en los mitos y otras 
manifestaciones de la imaginación 
humana, que atribuyó a símbolos 
y arquetipos subconscientes y 
similares a míticos [1].

El término «arquetipo» proviene 
del griego arkhetypon – ‘patrón, 

El arquetipo de la Gran Madre: El arquetipo de la Gran Madre: 
de la dualidad a la unidadde la dualidad a la unidad

María Pashchevska



31Revista Hermes

«Todos los rituales imitan un «Todos los rituales imitan un 
arquetipo divino», y su «rerealización arquetipo divino», y su «rerealización 
continua tiene lugar en un mismo continua tiene lugar en un mismo 
instante mítico atemporal» [7, p.76], instante mítico atemporal» [7, p.76], 
señala el historiador rumano de la señala el historiador rumano de la 
religión Mircea Eliade en sus estudios religión Mircea Eliade en sus estudios 
sobre magia, religión, símbolos y sobre magia, religión, símbolos y 
mitos. Señala la pérdida de conexión mitos. Señala la pérdida de conexión 
con la realidad sagrada y el tiempo con la realidad sagrada y el tiempo 
primordial y mitológico por parte de primordial y mitológico por parte de 
personas modernas y no tradicionales. personas modernas y no tradicionales. 
Las celebraciones, ceremonias y mitos Las celebraciones, ceremonias y mitos 
como modelos a seguir permiten a las como modelos a seguir permiten a las 
personas transferirse entre diferentes personas transferirse entre diferentes 
niveles de existencia —lo ordinario o niveles de existencia —lo ordinario o 
mundano y lo arquetípico— mientras mundano y lo arquetípico— mientras 
que la experiencia mística superior que la experiencia mística superior 
implica ascender del dios personal a implica ascender del dios personal a 
lo transpersonal, universal, como los lo transpersonal, universal, como los 
arquetipos [4].arquetipos [4].

Al explorar textos y símbolos Al explorar textos y símbolos 
míticos y religiosos a través del míticos y religiosos a través del 
concepto de arquetipos, llegamos a la concepto de arquetipos, llegamos a la 
búsqueda de un núcleo único, una idea búsqueda de un núcleo único, una idea 

común que se despliega en multitud común que se despliega en multitud 
de formas, nombres y motivos de formas, nombres y motivos 
diversos. Esto nos permite aprender diversos. Esto nos permite aprender 
no solo sobre las características de no solo sobre las características de 
una tradición particular, sino también una tradición particular, sino también 
sobre la naturaleza interior atemporal sobre la naturaleza interior atemporal 
de los seres humanos como tales. Como de los seres humanos como tales. Como 
dijo Laura Winckler: «reflexionar dijo Laura Winckler: «reflexionar 
sobre estos modelos y entender, por sobre estos modelos y entender, por 
analogía, los comportamientos y analogía, los comportamientos y 
actitudes psicológicas que derivan de actitudes psicológicas que derivan de 
ellos es sostener un espejo ante nuestra ellos es sostener un espejo ante nuestra 
propia realidad interior. Invocar a los propia realidad interior. Invocar a los 
dioses es una forma de conectar con dioses es una forma de conectar con 
esta dimensión celestial y arquetípica, esta dimensión celestial y arquetípica, 
que puede arrojar luz sobre el camino que puede arrojar luz sobre el camino 
de nuestra vida» [8].de nuestra vida» [8].

El arquetipo de la Gran Madre El arquetipo de la Gran Madre 
a través de su dualidad y a través de su dualidad y 

naturaleza cíclicanaturaleza cíclica

LLos mitos y cultos maternos tienen os mitos y cultos maternos tienen 
orígenes muy antiguos y son orígenes muy antiguos y son 

comunes a toda la humanidad. Las comunes a toda la humanidad. Las 
evidencias más antiguas de adoración evidencias más antiguas de adoración 
a la Diosa Madre son estatuillas a la Diosa Madre son estatuillas 
femeninas, las últimas «Venus» de la femeninas, las últimas «Venus» de la 
Edad de Hielo, a menudo decoradas Edad de Hielo, a menudo decoradas 
con diversos patrones geométricas, con diversos patrones geométricas, 
entre ellos la esvástica. Como señala entre ellos la esvástica. Como señala 
Mircea Eliade, fue su descubrimiento Mircea Eliade, fue su descubrimiento 
el que ha planteado problemas que el que ha planteado problemas que 
aún se están discutiendo, ya que aún se están discutiendo, ya que 
actualmente es imposible determinar actualmente es imposible determinar 
las funciones religiosas de estas las funciones religiosas de estas 
figurillas [7]. Ideas posteriores sobre la figurillas [7]. Ideas posteriores sobre la 
Diosa Madre se asocian con la imagen Diosa Madre se asocian con la imagen 
de la pareja divina primordial que dio de la pareja divina primordial que dio 
origen al universo.origen al universo.

La ambivalencia de las funciones La ambivalencia de las funciones 
de la diosa-madre se manifiesta en su de la diosa-madre se manifiesta en su 
creación y destrucción simultáneas, creación y destrucción simultáneas, 
el patrocinio de ciudades y naturaleza el patrocinio de ciudades y naturaleza 
salvaje, cosmos y caos, dadora de salvaje, cosmos y caos, dadora de 
vida y gobernante de muerte [10, vida y gobernante de muerte [10, 
p. 178]. En su obra Arquetipos y el p. 178]. En su obra Arquetipos y el 
inconsciente colectivo, C. G. Jung inconsciente colectivo, C. G. Jung 
señala que el arquetipo de la madre es señala que el arquetipo de la madre es 
casi inconmensurable en sus múltiples casi inconmensurable en sus múltiples 
aspectos y manifestaciones. Cita varias aspectos y manifestaciones. Cita varias 
imágenes simbólicas que corresponden imágenes simbólicas que corresponden 
a aspectos maternos, como un campo, a aspectos maternos, como un campo, 
una cueva, un manantial, agua, un una cueva, un manantial, agua, un 
horno, o una ciudad, una iglesia, un horno, o una ciudad, una iglesia, un 
campo, es decir, cosas que dan vida y campo, es decir, cosas que dan vida y 
refugio. Las imágenes ambivalentes refugio. Las imágenes ambivalentes 
son aquellas asociadas con la muerte son aquellas asociadas con la muerte 
y la absorción, como serpientes, peces y la absorción, como serpientes, peces 
grandes y manifestaciones de los grandes y manifestaciones de los 
elementos [3, pp. 113-114].elementos [3, pp. 113-114].

Personificando la propia Personificando la propia 
naturaleza, la diosa se asocia con la naturaleza, la diosa se asocia con la 
naturaleza cíclica del mundo vegetal, naturaleza cíclica del mundo vegetal, 
el poder de la tierra y el agua. Las el poder de la tierra y el agua. Las 
culturas agrícolas, como señala Eliade, culturas agrícolas, como señala Eliade, 
crean religiones cósmicas, porque crean religiones cósmicas, porque 
su actividad se centra en el misterio su actividad se centra en el misterio 
central: la renovación periódica del central: la renovación periódica del 
mundo [11, pp. 55-57]. «La fertilidad mundo [11, pp. 55-57]. «La fertilidad 
de la tierra está ligada a la fecundidad de la tierra está ligada a la fecundidad 
femenina; Por eso las mujeres se femenina; Por eso las mujeres se 
vuelven responsables de la abundancia vuelven responsables de la abundancia 



32Revista Hermes

de cosechas, pues conocen el “misterio” de la creación. de cosechas, pues conocen el “misterio” de la creación. 
Es un misterio religioso, pues rige el origen de la vida, el Es un misterio religioso, pues rige el origen de la vida, el 
suministro de alimentos y la muerte» [7, p. 40].suministro de alimentos y la muerte» [7, p. 40].

Un grano brota del suelo, madura, cae al suelo Un grano brota del suelo, madura, cae al suelo 
y duerme allí hasta que renace. Así como el grano y duerme allí hasta que renace. Así como el grano 
duerme, también la persona fallecida del mundo duerme, también la persona fallecida del mundo 
antiguo duerme hasta su renacer, enterrada en forma de antiguo duerme hasta su renacer, enterrada en forma de 

Personajes elementales y transformadores Personajes elementales y transformadores 
de lo femenino por Erich Neumann: la de lo femenino por Erich Neumann: la 

transformación espiritualtransformación espiritual

Un análisis estructural del arquetipo de la Gran Un análisis estructural del arquetipo de la Gran 
Madre, basado en extenso material mitológico y Madre, basado en extenso material mitológico y 
psicoanalítico, fue realizado por Erich Neumann, psicoanalítico, fue realizado por Erich Neumann, 
alumno de C. G. Jung, en su monografía «La Gran alumno de C. G. Jung, en su monografía «La Gran 
Madre». Considera el concepto de la «Gran Madre» Madre». Considera el concepto de la «Gran Madre» 
como un aspecto posterior y desarrollado del antiguo como un aspecto posterior y desarrollado del antiguo 
arquetipo femenino, dividiendo este último en dos arquetipo femenino, dividiendo este último en dos 
tipos: elemental y transformador.tipos: elemental y transformador.

El tipo elemental tiene características relacionadas El tipo elemental tiene características relacionadas 
con la autosuficiencia, la preservación y la nutrición, y es con la autosuficiencia, la preservación y la nutrición, y es 
más pasivo e inconsciente en relación con lo «materno». más pasivo e inconsciente en relación con lo «materno». 
Mientras que el tipo de madre transformadora se asocia Mientras que el tipo de madre transformadora se asocia 
con ser activa, confrontativa e ir más allá de lo habitual; con ser activa, confrontativa e ir más allá de lo habitual; 
hay algo heroico en ello, un desafío, un diálogo con el hay algo heroico en ello, un desafío, un diálogo con el 
mundo, conciencia y esfuerzo. El femenino arquetípico mundo, conciencia y esfuerzo. El femenino arquetípico 
se despliega dinámicamente desde el círculo interno se despliega dinámicamente desde el círculo interno 
del tipo elemental hasta el tipo transformativo, y a lo del tipo elemental hasta el tipo transformativo, y a lo 
largo de los cuatro polos de ambivalencia arquetípica, largo de los cuatro polos de ambivalencia arquetípica, 
expresado como la «Buena Madre» y la «Madre expresado como la «Buena Madre» y la «Madre 
Terrible», así como el «tipo transformador positivo» y Terrible», así como el «tipo transformador positivo» y 
el «tipo transformador negativo». [Tabla 1]. El arquetipo el «tipo transformador negativo». [Tabla 1]. El arquetipo 
de la Gran Madre combina ambos aspectos, positivos y de la Gran Madre combina ambos aspectos, positivos y 
negativos [13].negativos [13].

Tabla 1. Diagrama simplificado de la estructura Tabla 1. Diagrama simplificado de la estructura 
dinámica del arquetipo de la Gran Madre según E. dinámica del arquetipo de la Gran Madre según E. 
NeumannNeumann

El eje «Buena Madre»-«Madre Terrible» se El eje «Buena Madre»-«Madre Terrible» se 
caracteriza por el contraste entre la vida y el crecimiento, caracteriza por el contraste entre la vida y el crecimiento, 
la liberación externa y la decadencia y la muerte, y la la liberación externa y la decadencia y la muerte, y la 
autodisciplina. Como una semilla, enterrada en el autodisciplina. Como una semilla, enterrada en el 
vientre de la tierra y emergiendo de la oscuridad, la vientre de la tierra y emergiendo de la oscuridad, la 
conciencia brota de la oscuridad del inconsciente. La conciencia brota de la oscuridad del inconsciente. La 
ambivalencia del tipo transformativo tiene un opuesto, ambivalencia del tipo transformativo tiene un opuesto, 
que puede generalizarse como el par «purificación-que puede generalizarse como el par «purificación-
disolución». El desvanecimiento y la muerte tendrán disolución». El desvanecimiento y la muerte tendrán 
ahora connotaciones principalmente de locura como ahora connotaciones principalmente de locura como 
una muerte psíquico-espiritual, caracterizada por una muerte psíquico-espiritual, caracterizada por 
disolución, desaparición, destrucción y una extinción disolución, desaparición, destrucción y una extinción 
psíquico-espiritual. El tipo positivo corresponde a la psíquico-espiritual. El tipo positivo corresponde a la 
transformación espiritual asociada con la purificación, transformación espiritual asociada con la purificación, 
el entusiasmo, la inspiración, y puede expresarse en el entusiasmo, la inspiración, y puede expresarse en 
un don poético, todo lo mántico, religioso y profético. un don poético, todo lo mántico, religioso y profético. 

embrión y colocada en un recipiente; ejemplos de esto embrión y colocada en un recipiente; ejemplos de esto 
se han encontrado en muchas partes de Asia [12]. Todo se han encontrado en muchas partes de Asia [12]. Todo 
proviene del vientre de la Madre Tierra y todo vuelve proviene del vientre de la Madre Tierra y todo vuelve 
a él. Podemos recordar cómo la personificación de a él. Podemos recordar cómo la personificación de 
Maha Devi Sita del Ramayana fue encontrada de niña Maha Devi Sita del Ramayana fue encontrada de niña 
en la tierra, arándola con un arado, y Sita se sumerge en la tierra, arándola con un arado, y Sita se sumerge 
en la misma tierra, completando su viaje terrenal. Los en la misma tierra, completando su viaje terrenal. Los 
egipcios Isis y Osiris, los babilónicos Ishtar y Tammuz, egipcios Isis y Osiris, los babilónicos Ishtar y Tammuz, 
y los antiguos griegos Cibele y Attis representan en este y los antiguos griegos Cibele y Attis representan en este 
aspecto el misterio de la tierra y el renacimiento eterno aspecto el misterio de la tierra y el renacimiento eterno 
de la espiga de grano.de la espiga de grano.

En su Tratado sobre la historia de las religiones, M. En su Tratado sobre la historia de las religiones, M. 
Eliade rastrea la evolución de la imagen de la Gran Diosa Eliade rastrea la evolución de la imagen de la Gran Diosa 
desde la Madre Tierra, Tellus Mater, hasta la patrona de desde la Madre Tierra, Tellus Mater, hasta la patrona de 
la vegetación y la cosecha, y más tarde hasta la protectora la vegetación y la cosecha, y más tarde hasta la protectora 
de la vida y quien puede revivirla, venciendo la muerte de la vida y quien puede revivirla, venciendo la muerte 
[5, p. 299].[5, p. 299].



33Revista Hermes

A nivel individual, esto conduce a A nivel individual, esto conduce a 
la progresión de la personalidad y la progresión de la personalidad y 
a la transformación espiritual de la a la transformación espiritual de la 
conciencia.conciencia.

Aunque vemos pares de opuestos, Aunque vemos pares de opuestos, 
la naturaleza dinámica del arquetipo la naturaleza dinámica del arquetipo 
permite una transición de un estado permite una transición de un estado 
a otro. Esto es precisamente lo que a otro. Esto es precisamente lo que 
son los misterios: transformaciones son los misterios: transformaciones 
que se revelan a través de narrativas que se revelan a través de narrativas 
mitológicas y las características de mitológicas y las características de 
las diosas. Por misterios, Neumann las diosas. Por misterios, Neumann 
entiende «no solo la puesta en escena entiende «no solo la puesta en escena 
concreta e histórica de un festival concreta e histórica de un festival 
de misterios, como, por ejemplo, de misterios, como, por ejemplo, 
los misterios eleusinos, sino, más los misterios eleusinos, sino, más 
generalmente, una esfera psíquica generalmente, una esfera psíquica 
común a toda la humanidad» [13, común a toda la humanidad» [13, 
p.71].p.71].

Durga india, Sekhmet egipcia, Durga india, Sekhmet egipcia, 
Cibele anatolia: el doble poder Cibele anatolia: el doble poder 

de la Gran Madrede la Gran Madre

Analizando a las grandes diosas Analizando a las grandes diosas 
que se originaron en diferentes épocas que se originaron en diferentes épocas 

Carl Jung y Mircea Eliade.Carl Jung y Mircea Eliade.
Durga es «la difícil de oponerse», Durga es «la difícil de oponerse», 

«inaccesible», y a menudo se la llama «inaccesible», y a menudo se la llama 
«Madre del Universo» o «Madre «Madre del Universo» o «Madre 
Universal». «Yo soy el poder que se Universal». «Yo soy el poder que se 
manifiesta en todas partes, soy vida, manifiesta en todas partes, soy vida, 
soy muerte», dice la Gran Madre soy muerte», dice la Gran Madre 
Durga en el Markandeya Purana Durga en el Markandeya Purana 
[15]. Sekhmet es una de las diosas [15]. Sekhmet es una de las diosas 
más destacadas del antiguo Egipto y más destacadas del antiguo Egipto y 
una forma arcaica de la diosa madre una forma arcaica de la diosa madre 
Hathor. Su nombre significa ‘Poderosa’ Hathor. Su nombre significa ‘Poderosa’ 
o ‘Aquella que ama a Maat’, es decir, o ‘Aquella que ama a Maat’, es decir, 
justicia. En algunos textos antiguos, justicia. En algunos textos antiguos, 
se la denomina «Aquella ante la que se la denomina «Aquella ante la que 
tiembla el mal», «La señora del terror» tiembla el mal», «La señora del terror» 
[16], y su imagen como nutridora de [16], y su imagen como nutridora de 
reyes lleva su nombre como «La madre reyes lleva su nombre como «La madre 
de los faraones». La Gran Madre de de los faraones». La Gran Madre de 
los dioses (Metro), personificación de los dioses (Metro), personificación de 
la fertilidad de la naturaleza, Cibeles la fertilidad de la naturaleza, Cibeles 
(Kybele), a veces Cibeba y «Madre (Kybele), a veces Cibeba y «Madre 
de la Montaña» (Meter Oreia) fue de la Montaña» (Meter Oreia) fue 
identificada con Ceres, Deméter, identificada con Ceres, Deméter, 
Tellus y Gaia [10]. Los nombres de Tellus y Gaia [10]. Los nombres de 
las propias diosas indican su poder las propias diosas indican su poder 
ambivalente.ambivalente.

El aspecto más común de la El aspecto más común de la 
Gran Madre es su personificación Gran Madre es su personificación 
de la Madre Tierra en todas sus de la Madre Tierra en todas sus 
manifestaciones que dan vida. manifestaciones que dan vida. 
Sekhmet, en la hipóstasis de Hathor, Sekhmet, en la hipóstasis de Hathor, 
es la gobernante de la agricultura y la es la gobernante de la agricultura y la 
fertilidad, así como del parto. Cibele fertilidad, así como del parto. Cibele 
representa a la madre de la naturaleza, representa a la madre de la naturaleza, 
la vegetación y la maternidad. La india la vegetación y la maternidad. La india 
Durga no tenía una conexión directa Durga no tenía una conexión directa 
con la agricultura, pero sus rituales con la agricultura, pero sus rituales 
estaban orientados a la purificación y estaban orientados a la purificación y 
renovación de la vida a nivel cósmico.renovación de la vida a nivel cósmico.

El aspecto transformador de El aspecto transformador de 
la Gran Diosa está asociado con la Gran Diosa está asociado con 
la sangre como símbolo de vida y la sangre como símbolo de vida y 
muerte en su naturaleza cíclica. Para muerte en su naturaleza cíclica. Para 
castigar a los rebeldes contra los castigar a los rebeldes contra los 
dioses, Durga adopta la forma de la dioses, Durga adopta la forma de la 
Kali negra y, consumida por la pasión Kali negra y, consumida por la pasión 
de la destrucción, no puede beber de la destrucción, no puede beber 

y partes del mundo —la antigua Durga y partes del mundo —la antigua Durga 
india, la Cibele anatolia, la antigua india, la Cibele anatolia, la antigua 
egipcia Sekhmet— podemos observar egipcia Sekhmet— podemos observar 
varias características, atributos, varias características, atributos, 
funciones y transformaciones funciones y transformaciones 
comunes que son típicas de estas diosas comunes que son típicas de estas diosas 
y corresponden con las propiedades y corresponden con las propiedades 
arquetípicas de la Gran Madre tal arquetípicas de la Gran Madre tal 
como la describen Erich Neumann, como la describen Erich Neumann, 

Buena madreBuena madre 

     Madre     Madre

     Misterios de la vegetación     Misterios de la vegetación

Tipo transformador Tipo transformador 
positivopositivo 

     Virgo     Virgo

     Misterios de inspiración     Misterios de inspiración

Tipo transformativo Tipo transformativo 
negativonegativo  

     La joven bruja     La joven bruja

     Misterios de la embriaguez     Misterios de la embriaguez

Madre terribleMadre terrible 

La vieja brujaLa vieja bruja

Misterios de muerteMisterios de muerte

Tabla 1. Diagrama simplificado de la estructura dinámica del arquetipo de la Tabla 1. Diagrama simplificado de la estructura dinámica del arquetipo de la 
Gran Madre según E. NeumannGran Madre según E. Neumann



34Revista Hermes

hasta saciarse de sangre y detenerse. hasta saciarse de sangre y detenerse. 
Habiendo recuperado la conciencia, Habiendo recuperado la conciencia, 
se baña en el río y regresa de él en se baña en el río y regresa de él en 
forma de Gaurī, brillante y radiante. forma de Gaurī, brillante y radiante. 
Kali y Gaurī son las formas salvajes Kali y Gaurī son las formas salvajes 
y domesticadas de Durga [17]. De y domesticadas de Durga [17]. De 
manera similar, la misericordiosa manera similar, la misericordiosa 
Hathor se transforma en la formidable Hathor se transforma en la formidable 
Sekhmet para restaurar la justicia, y Sekhmet para restaurar la justicia, y 
cuando se logra su objetivo, regresa a cuando se logra su objetivo, regresa a 
la forma de Hathor, la diosa del amor y la forma de Hathor, la diosa del amor y 
las artes. El altar y la estatua de la diosa las artes. El altar y la estatua de la diosa 

Cibeles fueron rociados con sangre. Cibeles fueron rociados con sangre. 
Sus ceremonias están asociadas con Sus ceremonias están asociadas con 
Attis en el símbolo de la espiga de Attis en el símbolo de la espiga de 
trigo, que muere y renace [9].trigo, que muere y renace [9].

CComo patronas de la civilización omo patronas de la civilización 
y protectoras de la ciudad, las y protectoras de la ciudad, las 

diosas poseen atributos de poder real: diosas poseen atributos de poder real: 
un león, una corona y un trono. Durga un león, una corona y un trono. Durga 
monta un león (a veces un tigre) en monta un león (a veces un tigre) en 
una gran batalla contra un demonio una gran batalla contra un demonio 
[22]. La propia Sekhmet es una leona, [22]. La propia Sekhmet es una leona, 

representada como una mujer con representada como una mujer con 
cabeza de león. Cibele va acompañada cabeza de león. Cibele va acompañada 
por uno o dos leones; menos a por uno o dos leones; menos a 
menudo, la diosa aparece montada en menudo, la diosa aparece montada en 
un león [20]. La cabeza de Sekhmet un león [20]. La cabeza de Sekhmet 
está coronada con un disco solar con está coronada con un disco solar con 
un uraeo, similar a la corona de los un uraeo, similar a la corona de los 
faraones. Cibele también llevaba una faraones. Cibele también llevaba una 
corona como símbolo de poder. Cibele corona como símbolo de poder. Cibele 
y Sekhmet comparten el símbolo del y Sekhmet comparten el símbolo del 
trono en el que las diosas se sientan trono en el que las diosas se sientan 
en numerosas imágenes escultóricas. en numerosas imágenes escultóricas. 
Las tres diosas eran veneradas por los Las tres diosas eran veneradas por los 
guerreros y patronas de las batallas. guerreros y patronas de las batallas. 
Una de las oraciones a Kali también Una de las oraciones a Kali también 
resalta su aspecto político: «Oh Madre, resalta su aspecto político: «Oh Madre, 
déjame permanecer con la humanidad, déjame permanecer con la humanidad, 
no me hagas una asceta imparcial e no me hagas una asceta imparcial e 
indiferente» [21, p. 210].indiferente» [21, p. 210].

Es interesante observar la conexión Es interesante observar la conexión 
entre las diosas y el tiempo. Así como entre las diosas y el tiempo. Así como 
Cibeles es la esposa de Cronos, el dios Cibeles es la esposa de Cronos, el dios 
devorador del tiempo, Durga, en su devorador del tiempo, Durga, en su 
encarnación como la negra Kali, esposa encarnación como la negra Kali, esposa 
de Shiva, el dios de la destrucción de Shiva, el dios de la destrucción 
y el tiempo que todo lo consume, y el tiempo que todo lo consume, 
personifica el sombrío abismo del caos personifica el sombrío abismo del caos 
que trasciende el tiempo y el espacio que trasciende el tiempo y el espacio 



35Revista Hermes

[22, p. 107]. En uno de los textos [22, p. 107]. En uno de los textos 
rituales del templo de Horus en Edfu, rituales del templo de Horus en Edfu, 
encontramos otra identificación con el encontramos otra identificación con el 
tiempo: «Oh Sekhmet de ayer, Wadjet tiempo: «Oh Sekhmet de ayer, Wadjet 
de hoy, habéis venido y rellenado de hoy, habéis venido y rellenado 
esta mesa del Halcón Viviente...» o esta mesa del Halcón Viviente...» o 
«Sekhmet de ayer... Wadjet de hoy... «Sekhmet de ayer... Wadjet de hoy... 
protege al rey con ese papiro de vida protege al rey con ese papiro de vida 
que tienes en la mano, en este nombre que tienes en la mano, en este nombre 
de Wadjet». La diosa Sekhmet es la de Wadjet». La diosa Sekhmet es la 
representación divina y visible del representación divina y visible del 
sekhem, el poder original que surgió sekhem, el poder original que surgió 
en el Primer Tiempo, la instancia de la en el Primer Tiempo, la instancia de la 
creación [23].creación [23].

Al referirnos a la tipología Al referirnos a la tipología 
arquetípica de manifestaciones de arquetípica de manifestaciones de 
la Gran Madre de Erich Neumann, la Gran Madre de Erich Neumann, 
podemos concluir que las diosas podemos concluir que las diosas 
arcaicas encarnan varios tipos a la arcaicas encarnan varios tipos a la 
vez: nacimiento y vida en crecimiento, vez: nacimiento y vida en crecimiento, 

transformaciones de inspiración transformaciones de inspiración 
expresadas a través de rituales con expresadas a través de rituales con 
música y estados extáticos, así música y estados extáticos, así 
como los misterios de la muerte y la como los misterios de la muerte y la 
destrucción, seguidos de purificación destrucción, seguidos de purificación 
y renacimiento.y renacimiento.

Superar la dualidad y el Superar la dualidad y el 
nacimiento de la sabiduría: nacimiento de la sabiduría: 

Sofía, Hestia, PrajnaparamitaSofía, Hestia, Prajnaparamita

La Gran Madre representa a la La Gran Madre representa a la 
Naturaleza, la Materia se manifiesta Naturaleza, la Materia se manifiesta 
como un poder dual. Pero hay otro como un poder dual. Pero hay otro 
aspecto de una Madre Cósmica, aspecto de una Madre Cósmica, 
trascendente y no dual. Representando trascendente y no dual. Representando 
el Fuego primordial, la Sabiduría y la el Fuego primordial, la Sabiduría y la 
Virtud, la diosa rara vez tenía atributos Virtud, la diosa rara vez tenía atributos 
específicos, la iconografía o las específicos, la iconografía o las 
imágenes como principio espiritual. imágenes como principio espiritual. 
Sin embargo, el arquetipo adopta una Sin embargo, el arquetipo adopta una 

forma femenina, la de una madre: la forma femenina, la de una madre: la 
madre de los dioses, la madre de los madre de los dioses, la madre de los 
budas.budas.

La Hestia griega (o Vesta romana) La Hestia griega (o Vesta romana) 
es mucho más que la diosa del hogar. es mucho más que la diosa del hogar. 
Según los pitagóricos y presocráticos, Según los pitagóricos y presocráticos, 
Hestia es el fuego cósmico en el Hestia es el fuego cósmico en el 
centro del universo, y todos los demás centro del universo, y todos los demás 
cuerpos celestes giran a su alrededor cuerpos celestes giran a su alrededor 
[14]. «Filolao ha localizado el fuego en [14]. «Filolao ha localizado el fuego en 
el centro, en el centro; la llama Hestia, el centro, en el centro; la llama Hestia, 
de Todo, la casa [policial] de Júpiter y la de Todo, la casa [policial] de Júpiter y la 
madre de los dioses, el altar, el enlace, madre de los dioses, el altar, el enlace, 
la medida de la naturaleza» [18].la medida de la naturaleza» [18].

Platón y los neoplatónicos Platón y los neoplatónicos 
hablan de Hestia como uno de los hablan de Hestia como uno de los 
componentes principales o esenciales componentes principales o esenciales 
del propio cosmos, «el ser de las cosas» del propio cosmos, «el ser de las cosas» 
[19], «y en cada cosa lo esencial es [19], «y en cada cosa lo esencial es 



36Revista Hermes

lo más antiguo, como derivado de la lo más antiguo, como derivado de la 
Hestia de los seres» [25]. Siendo el Hestia de los seres» [25]. Siendo el 
centro, «Hestia sola reside en casa en centro, «Hestia sola reside en casa en 
la casa del cielo» [24] y no se involucra la casa del cielo» [24] y no se involucra 
en los asuntos mundanos, ni siquiera en los asuntos mundanos, ni siquiera 
en las historias de los dioses olímpicos.en las historias de los dioses olímpicos.

Proclo describe a Hestia como Proclo describe a Hestia como 
«la causa de las virtudes» [26], y «la causa de las virtudes» [26], y 
Homérico Hymn llama tanto a Hestia Homérico Hymn llama tanto a Hestia 
como a Hermes: «vosotros dos, bien como a Hermes: «vosotros dos, bien 
conociendo las nobles acciones de los conociendo las nobles acciones de los 
hombres, ayudad con su sabiduría y su hombres, ayudad con su sabiduría y su 
fortaleza» [27].fortaleza» [27].

Prajnaparamita en el budismo Prajnaparamita en el budismo 
y Sofía (Sabiduría) en el Antiguo y Sofía (Sabiduría) en el Antiguo 
Testamento se consideran ambas la Testamento se consideran ambas la 
verdadera naturaleza de todos los verdadera naturaleza de todos los 
fenómenos, la verdadera esencia de fenómenos, la verdadera esencia de 
todas las existencias, la madre eterna todas las existencias, la madre eterna 
que da a luz a todos los seres, y la que da a luz a todos los seres, y la 
sabiduría trascendental que conduce sabiduría trascendental que conduce 
a la Verdad última. Esto los hace a la Verdad última. Esto los hace 
simbólicamente relacionados con simbólicamente relacionados con 
Hestia.Hestia.

La diosa Prajnaparamita encarna la La diosa Prajnaparamita encarna la 
perfección (paramita) de la sabiduría perfección (paramita) de la sabiduría 
(prajna) que conduce a la iluminación (prajna) que conduce a la iluminación 
budista; por lo tanto, se la denomina budista; por lo tanto, se la denomina 
la «madre de todos los Budas» o la «madre de todos los Budas» o 
Bodhisattvas [30]. Los términos Bodhisattvas [30]. Los términos 
sánscritos y griegos para «sabiduría» sánscritos y griegos para «sabiduría» 
—prajna-paramita y Sophia— —prajna-paramita y Sophia— 
son iguales. «Prajna» significa son iguales. «Prajna» significa 

‘conocimiento superior’ (como el ‘conocimiento superior’ (como el 
jnana en el Bhagavad Gita), como jnana en el Bhagavad Gita), como 
«gnosis» [29]. La sabiduría (sophia) y «gnosis» [29]. La sabiduría (sophia) y 
la virtud (aretê) están estrechamente la virtud (aretê) están estrechamente 
ligadas.ligadas.

Sofía se equipara con la ley Sofía se equipara con la ley 
(törä), Prajnaparamita se identifica (törä), Prajnaparamita se identifica 
con el Dharma. Ambos han existido con el Dharma. Ambos han existido 
desde todos los tiempos, son desde todos los tiempos, son 
extremadamente puros, se comparan extremadamente puros, se comparan 
con la luz. Dispensan las aguas del con la luz. Dispensan las aguas del 
conocimiento y el «alimento de la conocimiento y el «alimento de la 
vida», «el alimento del ambrosial vida», «el alimento del ambrosial 
(inmortal) Dharma». Sofía es la (inmortal) Dharma». Sofía es la 
nodriza y nutridora de quienes desean nodriza y nutridora de quienes desean 
comida inmortal [28]. De igual modo, comida inmortal [28]. De igual modo, 
en el Protrepticus la sabiduría otorga en el Protrepticus la sabiduría otorga 
una parte de inmortalidad, y se dice una parte de inmortalidad, y se dice 
de nous y phronesis que «solo esta de nous y phronesis que «solo esta 
de nuestras posesiones parece ser de nuestras posesiones parece ser 
inmortal, esta sola es divina» [29].inmortal, esta sola es divina» [29].

CComo podemos ver, la Gran Madre, omo podemos ver, la Gran Madre, 
como aspecto espiritual cósmico, como aspecto espiritual cósmico, 

va más allá del par «femenino-va más allá del par «femenino-
masculino» o «anima-animus» en masculino» o «anima-animus» en 
un alma humana. Ya no se trata solo un alma humana. Ya no se trata solo 
de la transformación del arquetipo de la transformación del arquetipo 
femenino, sino de la transmutación de femenino, sino de la transmutación de 
la esencia humana, la apertura del loto la esencia humana, la apertura del loto 
del corazón-alma de todo ser humano del corazón-alma de todo ser humano 
que conduce a la liberación de los que conduce a la liberación de los 
límites de la materia y, por tanto, a la límites de la materia y, por tanto, a la 
superación de cualquier dualidad.superación de cualquier dualidad.



37Revista Hermes

Referencias / BibliografíaReferencias / Bibliografía

1.	 Mitos de los pueblos del 1.	 Mitos de los pueblos del 
mundo. Enciclopedia / Мифы mundo. Enciclopedia / Мифы 
народов мира. Энциклопедия: в 2-х народов мира. Энциклопедия: в 2-х 
т. / Гл. ред. С. А. Токарев. – М.: Рос. т. / Гл. ред. С. А. Токарев. – М.: Рос. 
Энциклопедия, 1994.– Т. 1. А–К. – Энциклопедия, 1994.– Т. 1. А–К. – 
671 с. с ил. 671 с. с ил. 

2.	 Douglas Harper. "Diccionario 2.	 Douglas Harper. "Diccionario 
de Etimología en línea - Arquetipo" de Etimología en línea - Arquetipo" 
h t t p s : / / w w w. e t y m o n l i n e . c o m /ht t p s : / / w w w. e t y m o n l i n e . c o m /
search?q=archetype   search?q=archetype   

3.	  Carl Gustav Jung «Los 3.	  Carl Gustav Jung «Los 
arquetipos y el inconsciente colectivo» arquetipos y el inconsciente colectivo» 
/ Юнґ К. Ґ. Архетипи і колективне / Юнґ К. Ґ. Архетипи і колективне 
несвідоме / Переклала з німецької несвідоме / Переклала з німецької 
Катерина Костюк; науковий Катерина Костюк; науковий 
редактор українського видання редактор українського видання 
Олег Фешовець. 2-ге опрац. вид. – Олег Фешовець. 2-ге опрац. вид. – 
Львів: Видавництво «Астролябія», Львів: Видавництво «Астролябія», 
2018. – 608 с.2018. – 608 с.

4.	 Mircea Eliade. El mito del 4.	 Mircea Eliade. El mito del 
Eterno Retorno: Cosmos e Historia Eterno Retorno: Cosmos e Historia 
/ Элиаде М. Миф о вечном / Элиаде М. Миф о вечном 
возвращении. возвращении. 

5.	 Mircea Eliade. Historia de las 5.	 Mircea Eliade. Historia de las 
ideas religiosas / Еліаде М. Трактат з ideas religiosas / Еліаде М. Трактат з 
історії релігій / Пер. з фр. Олексія історії релігій / Пер. з фр. Олексія 
Панича. – К.: Дух і Літера, 2016. – Панича. – К.: Дух і Літера, 2016. – 
520 с. 520 с. 

6.	 Las obras completas de C. 6.	 Las obras completas de C. 
G. Jung, volumen 9, parte 1, «Los G. Jung, volumen 9, parte 1, «Los 
arquetipos y el inconsciente colectivo», arquetipos y el inconsciente colectivo», 
BOLLINGEN SERIE XXBOLLINGEN SERIE XX

7.	 Mircea Eliade, Cosmos e 7.	 Mircea Eliade, Cosmos e 
Historia. El mito del eterno retorno, Historia. El mito del eterno retorno, 
trad. Willard R. Trask, Nueva York: trad. Willard R. Trask, Nueva York: 
Harper & Brothers Publishers, 1954. Harper & Brothers Publishers, 1954. 

8.	 Laura Winckler. Dioses 8.	 Laura Winckler. Dioses 
interiores. Como identificar tu interiores. Como identificar tu 
arquetipo personal, Editorial Kier, arquetipo personal, Editorial Kier, 
2008 - 272 páginas2008 - 272 páginas

9.	  Золотая ветвь. 9.	  Золотая ветвь. 
Исследование магии и религии / Исследование магии и религии / 
Дж. Дж. Фрэзер ; пер. с англ. М.К. Дж. Дж. Фрэзер ; пер. с англ. М.К. 
Рылкина. – М.: КоЛибри, Азбука-Рылкина. – М.: КоЛибри, Азбука-

Аттикус, 2020. – 976 с.Аттикус, 2020. – 976 с.
10.	  Мифы народов мира. 10.	  Мифы народов мира. 

Энциклопедия: в 2-х т. / Гл. ред. С. А. Энциклопедия: в 2-х т. / Гл. ред. С. А. 
Токарев. – М.: Рос. Энциклопедия, Токарев. – М.: Рос. Энциклопедия, 
1994.– Т. 1. А–К. – 671 с. с ил.1994.– Т. 1. А–К. – 671 с. с ил.

11.	  Элиаде М. История веры 11.	  Элиаде М. История веры 
и религиозных идей: От каменного и религиозных идей: От каменного 
века до элевсинских мистерий / века до элевсинских мистерий / 
Пер. с фр. Н.Н. Кулаковой, В.Р. Пер. с фр. Н.Н. Кулаковой, В.Р. 
Рокитянского, Ю.Н. Стефанова. – Рокитянского, Ю.Н. Стефанова. – 
М.: Академический проект, 2012. – М.: Академический проект, 2012. – 
622 с.622 с.

12.	  Жан Прилузский. 12.	  Жан Прилузский. 
Истоки и развитие культа богини-Истоки и развитие культа богини-
матери. Архетип великой матери матери. Архетип великой матери 
с древности и до наших дней, М.: с древности и до наших дней, М.: 
Клуб Касталия. 2018 — 328 с.Клуб Касталия. 2018 — 328 с.

13.	 Erich Neumann. La Gran 13.	 Erich Neumann. La Gran 
Madre: Un análisis del arquetipo, Madre: Un análisis del arquetipo, 
BOLLINGEN SERIES XLVIIBOLLINGEN SERIES XLVII

14.	 Introducción a la 14.	 Introducción a la 
Presocrática: Un enfoque temático Presocrática: Un enfoque temático 
de la filosofía griega temprana con de la filosofía griega temprana con 
lecturas clave de Giannis Stamatelloslecturas clave de Giannis Stamatellos

15.	 Kristina Larkin. La gran 15.	 Kristina Larkin. La gran 
diosa Durga, 2008.diosa Durga, 2008.

16.	 Sebastian Maydana. La 16.	 Sebastian Maydana. La 
diosa de la guerra del Antiguo Egipto: diosa de la guerra del Antiguo Egipto: 
Sekhmet, la sedienta de sangre (7 Sekhmet, la sedienta de sangre (7 
hechos) [Електронний ресурс]. hechos) [Електронний ресурс]. 
– Режим доступу: https://www.– Режим доступу: https://www.
thecollector.com/sekhmet-egyptian-thecollector.com/sekhmet-egyptian-
goddess/ goddess/ 

17.	 Индийские мифы. 17.	 Индийские мифы. 
От Кришны и Шивы до Вед и От Кришны и Шивы до Вед и 
Махабхараты / Девдатт Паттанаик; Махабхараты / Девдатт Паттанаик; 
пер. с англ. Д. Смирновой; [науч. пер. с англ. Д. Смирновой; [науч. 
ред. Е. Костина]. – М.: Манн, Иванов ред. Е. Костина]. – М.: Манн, Иванов 
и Фербер, 2021. – 224 с. – ил.и Фербер, 2021. – 224 с. – ил.

18.	 Fragmentos pitagóricos de 18.	 Fragmentos pitagóricos de 
Filolao, 11. a. (Stob.Ecl.l:22:l:p.488)Filolao, 11. a. (Stob.Ecl.l:22:l:p.488)

19.	 Platón, Crátilo, 40119.	 Platón, Crátilo, 401
20.	 Petrogianni Sofía. El culto a 20.	 Petrogianni Sofía. El culto a 

deidades de origen oriental en la región deidades de origen oriental en la región 
del Mar Negro, 2011. [Електронний del Mar Negro, 2011. [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу: https://ресурс]. – Режим доступу: https://

core.ac.uk/download/pdf/236118999.core.ac.uk/download/pdf/236118999.
pdfpdf

21.	 Швейцер Альберт. 21.	 Швейцер Альберт. 
Мировоззрение индийских Мировоззрение индийских 
мыслителей. Мистика и этика./ мыслителей. Мистика и этика./ 
Пер. с нем. Ю.В. Дубровина. — Пер. с нем. Ю.В. Дубровина. — 
М.: Алетейа, 2002. — 288 с. — М.: Алетейа, 2002. — 288 с. — 
(Традиция, религия, культура).(Традиция, религия, культура).

22.	 Paul Thomas. Épicos, mitos y 22.	 Paul Thomas. Épicos, mitos y 
leyendas de la India. Томас П. Индия. leyendas de la India. Томас П. Индия. 
Эпос, легенды, мифы / Пер. с англ. Эпос, легенды, мифы / Пер. с англ. 
Н. Г. Краснодембская. – СПб.: Н. Г. Краснодембская. – СПб.: 
Издательская группа «Евразия», Издательская группа «Евразия», 
2000. – 320 с., ил.2000. – 320 с., ил.

23.	 Lesley Jackson, Sekhmet y 23.	 Lesley Jackson, Sekhmet y 
Bastet: Los poderes felinos de Egipto, Bastet: Los poderes felinos de Egipto, 
2017 https://ia903107.us.archive.2017 https://ia903107.us.archive.
org/15/items/sekhmet-bastet-the-org/15/items/sekhmet-bastet-the-
feline-powers-of-egypt-pdfdrive/feline-powers-of-egypt-pdfdrive/
Sekhmet%20%26%20Bastet_%20Sekhmet%20%26%20Bastet_%20
The%20Feline%20Powers%20of%20The%20Feline%20Powers%20of%20
Egypt%20%28%20PDFDrive%20%29.Egypt%20%28%20PDFDrive%20%29.
pdfpdf

24.	 Platón, Fedro 246 (trad. 24.	 Platón, Fedro 246 (trad. 
Jowett)Jowett)

25.	 Proclo, Teología platónica, 25.	 Proclo, Teología platónica, 
Libro III, Capítulo 9Libro III, Capítulo 9

26.	 Proclo, Comentario sobre el 26.	 Proclo, Comentario sobre el 
Timeo de Platón, Libro III p.539, trad. Timeo de Platón, Libro III p.539, trad. 
Thomas TaylorThomas Taylor

27.	 Los Himnos Homéricos y 27.	 Los Himnos Homéricos y 
Homerica con traducción al inglés Homerica con traducción al inglés 
de Hugh G. Evelyn-White. Himnos de Hugh G. Evelyn-White. Himnos 
homéricos. Cambridge, MA., Harvard homéricos. Cambridge, MA., Harvard 
University Press; Londres, William University Press; Londres, William 
Heinemann Ltd. 1914.Heinemann Ltd. 1914.

28.	 Michael Lockwood. 28.	 Michael Lockwood. 
Prajñäpäramitä y Sophia: Gemelos Prajñäpäramitä y Sophia: Gemelos 
superfecundados heteropaternos, superfecundados heteropaternos, 
20192019

29.	 Edward J. D. Conze. Prazña 29.	 Edward J. D. Conze. Prazña 
budista y la griega Sofíabudista y la griega Sofía

30.	 Museo Nacional de Arte 30.	 Museo Nacional de Arte 
Asiático, WashingtonAsiático, Washington

https://asia.s i .edu/whats-on/https://asia.s i .edu/whats-on/
exhibitions/wisdom-of-the-goddess/exhibitions/wisdom-of-the-goddess/



38Revista Hermes

El nacimiento de Internet 
(ARPANET) y la World Wide 

Web (WWW) en la década de 
los setenta del siglo XX marcó 
un hito que cambió la forma 
de comunicarnos. El siglo XXI 
comenzó con la expansión masiva 
del acceso a Internet, las redes 5G, el 
Big Data, los smartphones, las redes 
sociales o la computación en la nube. 
Esto supuso un salto exponencial en 
el tratamiento de la información; 
pero la verdadera revolución llegó 
con la aplicación de los modelos 
de Inteligencia Artificial (IA)1  y el 
aprendizaje automático (Machine 
Learning - ML). Hoy son muy 
comunes asistentes virtuales como 
Siri o Alexa, sistemas de traducción 
automática, chatbots, internet de las 
cosas (IoT), análisis predictivos en la 
industria y, sobre todo, sistemas de 
inteligencia artificial como ChatGPT, 
que genera respuestas en lenguaje 
natural. Estamos indudablemente 
ante uno de los pilares de la Cuarta 
Revolución Industrial2.

Esto nos lleva, desde un punto 
de vista filosófico y antropológico, 
a preguntarnos si el ser humano 

procesos computacionales aplicando 
lenguajes de programación y 
algoritmos matemáticos.

Convendría aclarar que 
cuestionar el verdadero alcance de 
esta revolución y sus efectos en el 
ser humano no es un ejercicio de 
neoludismo3, una corriente crítica 

ha encontrado un competidor 
que está superando algunas de 
sus capacidades asociadas a la 
inteligencia natural, como pensar, 
razonar, inferir, intuir o incluso 
sentir; o estamos simplemente ante 
una máquina, creación y extensión 
del ser humano, que ejecuta 

Inteligencia natural y artificialInteligencia natural y artificial
Un enfoque filosófico y antropológicoUn enfoque filosófico y antropológico

José Morales SaucesJosé Morales Sauces

De Dios en cuanto Dios no se puede formar imagen alguna. 
Pero ¿acaso puedes formarte una imagen del entendimiento, 

de la inteligencia?, ¿posee alguna forma?, 
¿no es su actividad 

la más inconcebible, la más irrepresentable? 
Dios es inconcebible;

pero ¿conoces tú, acaso, la esencia de la inteligencia?
Ludwig Feuerbach

No es la inteligencia la que piensa, sino la persona. 
Mariano Yela



39Revista Hermes

con el impacto de la tecnología 
digital, la automatización y la 
inteligencia artificial en la sociedad. 
Se trata de realizar un análisis sobre 
si las operaciones computacionales 
que generan los modelos de IA son 
procesos «inteligentes», a imitación 
de esta capacidad humana, o incluso, 
como afirman sus defensores, es una 
inteligencia genuina que puede llegar 
a superarlo.

¿Un problema de conceptos?¿Un problema de conceptos?

Los titulares que se utilizan en los 
medios de comunicación o las 

redes sociales para referirse a la IA 
y sus capacidades expresan palabras 
que la humanizan. Transmiten la 
sensación de estar ante una potencia 
emergente y que los seres humanos 
estamos perdiendo la batalla con las 
máquinas inteligentes. Esto necesita 
una aclaración conceptual para 
abordar el nuevo escenario.

Cuando otorgamos a los 
modelos de IA capacidades 

como inteligencia, pensamiento, 
intuición, razonamiento, etc., 
¿estamos hablando de las mismas 
capacidades que son propias de los 
seres humanos o solo realizamos un 
ejercicio metafórico para identificar y 
entender sus procesos internos? Creo 
que aquí radica parte de la confusión 
conceptual que estamos viviendo 
sobre el alcance y aplicación de 
estos modelos. Hagamos un análisis 
a través del lenguaje que tal vez nos 
ayude a entenderlo.

El lenguaje es uno de los principales 
rasgos de la humanización. Solo el 
ser humano es capaz de combinar 
los signos de los que dispone para 
fabricar sentido. El lingüista Charles 
F. Hockett⁴ habla de quince rasgos 
definitorios del lenguaje natural, 
de los que destaca los relativos a la 
producción de sentido:

1.	 Semanticidad: la señal se 
corresponde con un significado 
en particular. Es un elemento 
fundamental de cualquier 
método de comunicación.

2.	 Arbitrariedad: no existe 
correlación entre la señal y el 
signo. Por ejemplo, los fonemas 
que crean la palabra «nada», en 
sí mismos no tienen relación 
alguna con ese concepto.

3.	 Productividad: por la cual un 
conjunto finito de elementos 
permite la generación de un 
número potencialmente infinito 
de mensajes semánticamente 
diferentes.

4.	 Prevaricación: el mensaje puede 
ser intencionadamente falso.

5.	 Existencia de una función 
metalingüística, por la cual el 
propio lenguaje puede referirse a 
la forma de lo que se ha dicho, o 
hablar del propio lenguaje.

Desde este punto de vista, la 
diversidad de matices que asociamos 
a la palabra inteligencia se puede 
expresar a través del concepto de 
«palabra-maleta». Lewis Carroll, en 
su obra A través del espejo, presenta 
una conversación entre los personajes 
Alicia y Humpty Dumpty. Ambos 
concluyen que hay palabras difíciles 
que tienen dos significados a las que 
denominan palabra-maleta. Más 
tarde, Marvin Minsky,⁵ uno de los 
padres de la inteligencia artificial, en 
su discurso «Consciousness is a big 
Suitcase», retoma el concepto para 
hablar de combinaciones lingüísticas 
o ideas «dobles». Afirma que usamos 
palabras como intuición o consciencia 
como palabra-maleta, ya que las 
usamos para encapsular nuestras ideas 
confusas sobre la mente, y contiene 
todo tipo de misterios que aún no 
podemos explicar. Por ejemplo, dice 
que memoria es una palabra-maleta 
que usamos para describir, o más 
bien para evitar describir, docenas de 
fenómenos diferentes⁶.



40Revista Hermes

¿Qué es la inteligencia?¿Qué es la inteligencia?

Hagamos un breve recorrido por 
la interpretación que algunos 

autores realizaron sobre el concepto 
de inteligencia, su significado y 
alcance.

Analizar el origen etimológico de 
una palabra nos ayuda a comprender 
la riqueza, la variedad de matices que 
expresa y cómo ha evolucionado a lo 
largo del tiempo. En griego antiguo 
se usan varias palabras para expresar 
«inteligencia», cada una con matices 
diferentes según las usemos en un 
contexto filosófico, ético, espiritual o 
práctico. Las principales pueden ser:

1.	 νόος (noos) / νοῦς (nous) – 
Mente, intelecto, entendimiento. 
Se refiere a la capacidad de 
pensar, razonar o comprender lo 
divino y lo humano.

2.	 φρόνησις (phronēsis) – 
Prudencia, sabiduría práctica. Es 
la inteligencia aplicada a la acción 
correcta; Aristóteles la asocia a la 
virtud ética.

3.	 σοφία (sophía) – Sabiduría. 
Más cercana a una inteligencia 
profunda o filosófica; se refiere al 
conocimiento elevado.

4.	 σύνεσις (sýnesis) – Comprensión, 
discernimiento. Capacidad de 
captar y relacionar ideas.

5.	 γνῶσις (gnōsis) – Conocimiento, 
entendimiento. Más enfocada en 
el conocimiento adquirido.

6.	 ἐπιστήμη (epistēmē) – Ciencia, 
conocimiento sistemático. Es una 
forma más estructurada de saber 
como conocimiento racional.

En latín la palabra inteligencia 
proviene del latín intelligentia, 
derivado del verbo intellegere, que 
significa ‘comprender’ o ‘percibir’. 
El verbo está compuesto por inter 
y legere (‘leer’ o ‘escoger’), lo que 

(1822-1911), quien consideraba que 
la inteligencia era hereditaria, siendo 
uno de los primeros científicos en 
darle un tratamiento sistemático y 
cuantificable. Sus estudios influyeron 
en el desarrollo posterior de los test 
de inteligencia. En el siglo XX, el 
psicólogo Alfred Binet⁹ introdujo 
el concepto de cociente intelectual 
(CI) como medida de la inteligencia 
humana. Más adelante, Howard 
Gardner propuso su teoría de las 
inteligencias múltiples⁹, ampliando 
el concepto a dimensiones como la 
musical, espacial o interpersonal, 
entre otras.

El pensador alemán Hans Magnus 
Enzensberger11 acude a las raíces 
del concepto inteligencia y rastrea 
su evolución histórica en las lenguas 
europeas. Enumera los términos 
que utilizamos para calificar la 
inteligencia o la falta de ella. Dice 
Enzensberger que «todo aquel que 
quiera ser considerado moderno 
debe ser, necesariamente, inteligente. 
Algunas personas que valoran esta 
cualidad se sorprenden cuando llega 
a sus oídos la afirmación de que nadie 

puede sugerir la capacidad de 
interpretar o discernir sobre un 
hecho, circunstancia o experiencia. 
El concepto sánscrito de «Viveka» 
también tiene un aspecto relacionado 
con la inteligencia; el de ver con 
claridad lo esencial, lo verdadero.

En la Edad Media, el término 
latino intellectus, especialmente en la 
filosofía escolástica, hacía referencia 
a la compresión y se usaba para 
hablar del alma, la inmortalidad y 
el intelecto activo. Se usaba para 
referirse a la capacidad de la mente 
para comprender la realidad; como 
en la frase latina «Adaequatio rei 
et intellectus» (adecuación entre la 
cosa y el intelecto), que describe la 
verdad como una correspondencia 
entre la mente y el objeto. Esta teoría, 
también conocida como la teoría de 
la correspondencia, fue sostenida 
por Santo Tomás de Aquino⁷, siendo 
reformulada en el siglo XX por Alfred 
Tarski para aplicarla a lenguajes 
formales.

La palabra inteligencia hizo 
su primera aparición en los textos 
científicos gracias a Francis Galton ⁸  



41Revista Hermes

sabe con exactitud qué es exactamente 
eso: la inteligencia». Del contenedor 
de la inteligencia como concepto 
salen muchos matices que enriquecen 
esa cualidad. Aparecen, dice el autor: 
el razonable, el comprensivo, el 
perspicaz, el sabio, el de pensamiento 
elevado, el de pensamiento profundo, 
el superdotado, el clarividente, el de 
mente brillante, el rápido de reflejos, 
el juicioso, el sutil, el puntilloso, etc. 
Un enorme repertorio de expresiones 
que ponen de manifiesto que la 
inteligencia no es algo que se pueda 
tomar a la ligera.

El psicólogo estadounidense 
Robert Sternberg12 afirma que 
la inteligencia es la capacidad de 
adaptarse, seleccionar o transformar 
el entorno para alcanzar metas, no 
se reduce al resultado de un único 
test de CI, sino que se manifiesta 
en tres tipos: analítica, creativa y 
práctica. Para Lev Vygotsky13, la 
inteligencia se construye a través 
de la interacción social, siendo el 
lenguaje la herramienta psicológica 
fundamental que permite interiorizar 
el conocimiento y las actividades 
mentales. La filósofa Martha 
Nussbaum1⁴ destaca la importancia 
de la inteligencia emocional y ética 
como base para una ciudadanía global 
y compasiva. Anima a desarrollar la 
capacidad de empatía e imaginación 
para comprender la perspectiva de los 
demás.

El problema se hace más complejo 
aún si incorporamos al debate la 
presencia de inteligencia en animales 
y plantas. No es una cuestión 
pacífica. De nuevo nos encontramos 
con la necesidad de definir qué 
es la inteligencia, si está presente, 
aunque sea de forma primaria, en 
los comportamientos adaptativos de 

elefantes, primates, cuervos o plantas. 
Emmanuelle Pouydebat, en su libro 
sobre inteligencia animal, afirma 
que «la idea de que los humanos son 
más inteligentes que otras especies 
está a priori fuertemente arraigada 
en la mente de muchas personas, 
da igual que sean expertas o legas. 
De los vertebrados, los que parecen 
más inteligentes son los mamíferos y 
las aves, y de los mamíferos, los que 
son considerados como tales son los 
simios, los elefantes y los cetáceos»1⁵. 
Pero ¿en qué medida se ajustan estos 
criterios a la realidad? ¿Es posible 
comparar algo como la inteligencia 
entre especies tan diferentes?

La inteligencia, dice la autora, 
es un concepto que no puede 
aplicarse sin más al mundo animal, 
ya que sus definiciones responden 

a criterios semánticos humanos, y, 
como la mayoría de ellas, relacionan 
inteligencia y lenguaje. Para lo que 
sirven, si acaso, es para evaluar 
la inteligencia humana. En este 
contexto, la comparación entre 
inteligencia humana y animal tendría 
que centrarse en la capacidad de 
adaptación.

La escritora y naturalista Jennifer 
Ackerman, sobre la cuestión de la 
inteligencia de los pájaros, afirma: 
«Los científicos que estudian 
los animales tienden a evitar el 
término inteligencia, debido a 
las connotaciones humanas que 
comporta… En su investigación sobre 
los animales, Aristóteles escribió que 
los animales presentan elementos 
de nuestras “cualidades y actitudes 
humanas”, como  docilidad o ferocidad, 



42Revista Hermes

dulzura o aspereza, coraje o cobardía, 
temor u osadía, apasionamiento o 
malicia, y en el plano intelectual una 
cierta sagacidad”. En cambio, si en la 
actualidad osas sugerir que las aves 
poseen algo similar a la inteligencia, 
la conciencia y las sensaciones 
subjetivas humanas, pueden acusarte 
de antropomorfizar o interpretar el 
comportamiento de un pájaro como 
si fuera un ser humano vestido con 
plumas»1⁶.

Stefano Mancuso, botánico 
e investigador en neurobiología 
vegetal, ha dedicado su trabajo a 
investigar sobre la inteligencia en 
las plantas. Después de décadas de 
experimentos, las plantas comienzan 
a ser consideradas seres capaces 
de calcular, elegir, aprender y 
memorizar.1⁷ Dice Mancuso que las 
plantas hablan entre ellas, reconocen 
a sus familiares; existen, al igual 
que en el reino animal, plantas 
oportunistas, generosas, honestas, 
falaces, que recompensan a quienes 
les ayudan y castigan a quienes tratan 
de lastimarlas.

Características de la inteligencia, 
como aprender y memorizar, están 
presentes en las plantas. Mancuso 
diseñó un experimento en el que 
dejaba caer repetidamente unas 
macetas con Mimosa púdica desde 
una altura de 15 cm. Al principio, 
las plantas cerraban sus hojas como 
respuesta al estímulo. Pero tras varias 
repeticiones, dejaron de reaccionar 
cerrando sus hojas. Pasados unos días 
las plantas seguían recordando que 
el estímulo no era dañino. Es decir, 
habían memorizado la experiencia.

Inteligencia artificialInteligencia artificial

El término «inteligencia artificial», 
como ya he apuntado (ver la nota 

3), fue acuñado por John McCarthy1⁸  
en la Conferencia de Dartmouth, 
celebrada en el verano de 1956 en el 
Dartmouth College (New Hampshire, 
EE.UU.). Este evento académico se 
considera el inicio de la inteligencia 
artificial como disciplina científica 
y asistieron figuras como Marvin 
Minsky, Claude Shannon o Nathaniel 
Rochester. Según el documento 
de propuesta de la conferencia, el 
estudio se basaría «en la conjetura 
de que cada aspecto del aprendizaje 
o cualquier otra característica de 
la inteligencia puede, en principio, 
describirse con tal precisión que 
una máquina pueda simularlo»1⁹. 
Querían descubrir «cómo hacer 
que las máquinas usen el lenguaje, 
formen abstracciones y conceptos, 
resuelvan tipos de problemas que 
actualmente están reservados para los 
humanos, y se mejoren a sí mismas». 
Los pronósticos de avances en IA no 
se materializaron tal como habían 
previsto sus creadores. Las entidades 
financiadoras de los proyectos 
determinaron que los resultados eran 
desalentadores en los programas de 
ámbito general; aquellos que trataban 
de emular aspectos de la actividad 
cerebral humana. El campo de la 
IA atravesó un periodo al que se ha 
denominado «invierno de la IA».

Erik Larson, científico 
computacional y autor del libro El 
mito de la inteligencia artificial2⁰, 
afirma que durante los años setenta y 
ochenta, las tentativas por controlar o 
resolver el problema de conocimiento 
del sentido común dominaron los 

esfuerzos de la investigación en IA. 
La aparición de la World Wide Web 
estimuló el resurgimiento de la IA por 
la mayor disponibilidad de conjuntos 
masivos de datos. «Los algoritmos 
de aprendizaje supervisado, como 
las redes neuronales artificiales, los 
árboles de decisión y los clasificadores 
bayesianos existían desde hacía 
décadas en los laboratorios 
universitarios. Pero, sin conjuntos 
amplios de datos, aún no habían 
revelado su potencial en problemas 
de interés como el reconocimiento 
facial, la clasificación de textos, 
el correo basura o la detección de 
fraudes».

Sobre la expresión «inteligencia 
artificial», John Haugeland21  propuso 
que la inteligencia generada por las 
máquinas se denominase inteligencia 
sintética (IS), un término alternativo 
al de inteligencia artificial que indica 
que la inteligencia de las máquinas 
no tiene que ser una imitación o de 
cualquier manera artificial; puede ser 
una forma de inteligencia auténtica. 
Realizó una analogía con diamantes 
sintéticos y diamantes de imitación: 
solo el diamante sintético es un 
diamante de verdad.

La IA desafía la inteligencia La IA desafía la inteligencia 
humanahumana

Superado el primer cuarto del 
siglo XXI y tras los avances 

alcanzados en la aplicación de la 
IA generativa, la pregunta que está 
presente en muchos debates es si 
esta ha alcanzado la inteligencia 
humana. ¿Hemos alcanzado una 
IA fuerte o general (AGI), en la que 
una máquina es verdaderamente 
inteligente y consciente de sí misma, 



43Revista Hermes

o solo estamos ante una IA débil, en la que los sistemas 
informáticos simulan un comportamiento inteligente? 
¿Qué implicaciones éticas tiene este hecho?

Estas preguntas han encontrado diferentes respuestas 
por parte de investigadores en inteligencia artificial. 
Ray Kurzweil, exdirector de ingeniería de Google, en 
su obra La era de las máquinas espirituales, predijo que 
las máquinas podrían pasar el Test de Turing22 en el año 
2029: «Hacia 2029, los ordenadores superarán el test, 
aunque la validez de las pruebas sigue siendo un punto 
de controversia y debate filosófico». Sam Altman, CEO 
de OpenAI, cree que la IA general está cerca y que podría 
superar a los humanos en muchas tareas intelectuales en 
la próxima década: «Si la inteligencia artificial puede 
hacer todo un trabajo de forma autónoma, entonces ya 
estamos frente a eso que llaman Inteligencia Artificial 
General”23. Geoffrey Hinton, Premio Nobel de Física y 
pionero del aprendizaje profundo, ayudó a desarrollar la 
IA moderna y expresó su preocupación por su potencial 
descontrol: «La mayoría de los líderes tecnológicos 
minimizan públicamente los peligros de la IA». Yoshua 
Bengio, investigador líder en IA y redes neuronales, cree 
que la IA debe ser regulada estrictamente y no debería 
superar la inteligencia humana sin garantías éticas. Yann 

LeCun, jefe científico de IA en Meta (Facebook) cree 
que la IA puede alcanzar niveles humanos en ciertas 
áreas, pero no ve inminente una superación total de la 
inteligencia humana.

Erik Larson argumenta que muchas de las promesas 
sobre la IA —especialmente la llamada IA general o 
AGI— están basadas más en especulación futurista que 
en ciencia real. Niega que la IA esté cerca de igualar la 
inteligencia humana. Sostiene que los sistemas actuales, 
como los basados en aprendizaje automático (ML), 
carecen de capacidad de inferencia verdadera, algo 
esencial para el pensamiento humano. Larson, crítico 
con los fuegos de artificio de la IA Fuerte, opina que 
«la inteligencia general (no débil) del tipo que todos 
exhibimos a diario no se debe a ningún algoritmo que 
se esté ejecutando dentro de nuestras cabezas, sino que 
recurre a la totalidad del contexto cultural, histórico y 
social desde el que pensamos y actuamos en el mundo». 
Bill Gates declaró al Next Big Idea Club que los grandes 
modelos de lenguaje (LLM) tipo GPT-3, son como un 
«loro estocástico»2⁴. Pueden generar texto que parece 
coherente, pero sin una verdadera comprensión de lo 
que están diciendo, lo que reforzaría la hipótesis de John 
Searle. Gates argumentó que, aunque estos sistemas 



44Revista Hermes

de IA son muy hábiles para imitar 
el lenguaje humano, aún estamos 
lejos de desarrollar una IA que 
verdaderamente entienda y razone 
como un ser humano.

Un «misterio» tras ChatGPTUn «misterio» tras ChatGPT

Nos gusta el misterio, alimentar 
con palabras la incertidumbre de 
un proceso de ejecución de código 
tras un telón digital. Algo así como 
la tramoya del experimento de John 
Searle2⁵. La habitación china fue 
un experimento mental que Searle 
propuso en su escrito Mentes, cerebros 
y programas, publicado en Behavioral 
and Brain Sciences en 1980, mediante 
el cual trataba de rebatir la validez de 
la prueba de Turing y la creencia de 
que el pensamiento es simplemente 
computación.

ChatGPT, o cualquier otro gran 
modelo de lenguaje (LLM), se ha 
revelado casi como un nuevo oráculo. 
Disfrutamos formulando preguntas 
en forma de prompt, una instrucción 
o entrada que se le da a un sistema 
de inteligencia artificial, tras el cual 
esperamos que genere una respuesta 
que colme nuestra expectativa.

Los navegadores como Google 
Chrome o Bing responden a 
nuestras preguntas seleccionando la 
información mediante palabras clave 
y búsquedas semánticas, ofreciendo 
el mejor resultado en primer lugar. 
Los sistemas de IA generativa como 
ChatGPT o Copilot responden a 
nuestras preguntas utilizando lenguaje 
natural, mediante una respuesta 
directa y clara, sin necesidad de que 
tengamos que bucear en cientos de 
sitios web.

Veamos cómo explica Veamos cómo explica 
ChatGPT su funcionamiento:ChatGPT su funcionamiento:

ChatGPT funciona 
combinando inteligencia 
artificial y procesamiento 

del lenguaje natural (PLN), 
generando texto como lo haría un 
ser humano. ChatGPT (basado en 
el modelo GPT-5) fue entrenado 
con enormes cantidades de 
datos de texto de Internet, libros, 
artículos, código, conversaciones, 
etc. El modelo aprendió patrones 
del lenguaje, relaciones entre 
palabras y cómo las personas 
estructuran ideas y argumentos. 
En esencia, ChatGPT predice la 
siguiente palabra en una frase 
dada. Por ejemplo: «El cielo es de 

color...». El modelo predice que 
la siguiente palabra más probable 
es «azul». Haciendo esto millones 
de veces con diferentes contextos, 
ChatGPT aprende a generar 
respuestas coherentes y relevantes. 
Usa técnicas de transformers, 
una arquitectura de red neuronal 
diseñada para entender relaciones 
complejas entre palabras. Esto 
le permite entender matices 
del lenguaje (ironía, contexto, 
emociones) y responder con 
textos estructurados, como 
explicaciones, resúmenes o 
código. ¿Quieres que te lo 
explique con una analogía sencilla 
(por ejemplo, como si fuera una 
persona aprendiendo a hablar) o 
de forma más técnica (matemática 
y algorítmica)?



45Revista Hermes

Sorprenden afirmaciones como 
«generar texto como lo haría un ser 

humano», «entrenado», «aprendió», 
«predice», «entender», etc. La 
pregunta que nos podemos hacer es: 
¿por qué el sistema de ChatGPT utiliza 
palabras propias de la creatividad o 
inteligencia humana para expresar 
la ejecución interna de lenguajes de 
programación, modelos matemáticos 
y algoritmos? Es evidente que se ha 
producido una «humanización» de 
los procesos computacionales, quizás 
con fines didácticos, mediante el 
uso de metáforas y alegorías, quizás 
buscando generar expectativas ante 
la llegada futura de una Inteligencia 
Artificial General (AGI).

El lenguaje natural generado 
por ChatGPT es el resultado de 
la ejecución de varios procesos: 
uno derivado de la aplicación de 
lenguajes de programación2⁶ como 
Python, que es el lenguaje base 
de su sistema; C++, que se utiliza 
para tareas de rendimiento crítico; 
CUDA, una tecnología de NVIDIA 
para la aceleración por hardware 
usando GPUs; Go, que se utiliza para 
gestionar múltiples solicitudes de 
usuario de forma simultánea; y Rust, 
que reduce los errores que pueden 
comprometer la estabilidad de 
ChatGPT. También están implicadas 
diversas bibliotecas especializadas 
en el trabajo con redes neuronales 
profundas, como TensorFlow y 
PyTorch, que permiten a ChatGPT 
aprender de vastas cantidades de datos 
y mejorar su capacidad de generación 
de texto. El otro proceso vital es el 
aprendizaje automático (Machine 
Learning, ML), que ha marcado un 
hito en la inteligencia artificial y 
la generación de lenguaje natural. 
Procesos como la tokenización2⁷ o 
los mecanismos de atención como 

la arquitectura de Transformers28  
han sido fundamentales para estos 
avances.

Determinismo o no Determinismo o no 
determinismo en ChatGPTdeterminismo en ChatGPT

La pregunta que podemos 
hacernos, una vez conocidos los 
procesos computacionales internos 
de ChatGPT, es: ¿dónde está la 
«inteligencia» de este sistema? 
Cualquier lenguaje de programación 
sigue una sintaxis estricta y reglada, 
determinista en sus resultados. 
Sin embargo, los desarrolladores y 
usuarios de ChatGPT atribuyen esa 
«inteligencia» a que este sistema no es 
determinista; ante la misma pregunta 
no dará siempre la misma respuesta, 
por lo que hay que atribuirle un 
proceso inteligente, comprensivo, 
razonador, etc., tal como el atribuido 
a los seres humanos.

El investigador Adam Fletcher2⁹  
da una explicación a ese presunto 
no determinismo de ChatGPT. Dice 
que los modelos de lenguaje de gran 

tamaño (LLM) suelen presentar un 
comportamiento no determinista, 
generando resultados ligeramente 
diferentes incluso con las mismas 
entradas. Afirma que un modelo 
de IA sigue principios matemáticos 
estrictos, pero la ejecución real 
de estos cálculos introduce cierta 
variabilidad. Los modelos de 
aprendizaje automático (ML) utilizan 
números con decimales, lo que 
conlleva limitaciones de precisión que 
pueden generar pequeños errores de 
redondeo durante los cálculos. Esto 
causará efectos en el texto de salida 
y el usuario obtendrá respuestas 
ligeramente distintas si repetimos la 
misma pregunta al sistema.

Debate ético sobre la IADebate ético sobre la IA

Los avances en el uso y desarrollo de 
la IA en nuestra sociedad tiene unas 
claras implicaciones éticas que han 
sido abordadas por la Unión Europea. 
La Comisión Europea aprobó en 2019 
una serie de directrices éticas para 
el uso de la Inteligencia Artificial 



46Revista Hermes

fiable. Estas directrices se basan en 
siete requisitos claves que deberían 
cumplir los sistemas de inteligencia 
artificial para que la misma pueda ser 
considerada como fiable: 

1. acción y supervisión humanas,
2. solidez técnica y seguridad,
3. gestión de la privacidad y de los   
    datos,

4. transparencia, 
5, diversidad, no discriminación y
     equidad, 
6. bienestar social y ambiental
7. rendición de cuentas. 

En 2020, la Comisión Europea 
publicó el Libro blanco de la 

inteligencia artificial3⁰, en el que 
se destaca la necesidad de que el 
desarrollo de la inteligencia artificial 
se realice sobre los valores y derechos 
fundamentales de la dignidad humana 
y la protección de la privacidad. 
También es importante la Declaración 
de Toronto31, en la que se reseñan 
una serie de principios basados en 

los derechos humanos y en donde 
se establece el deber de los Estados 
de prevenir la discriminación en el 
diseño o la implementación de los 
sistemas de aprendizaje automático 
en contextos públicos y privados.

La IA termina donde comienza La IA termina donde comienza 
la creatividad humanala creatividad humana

En 1996, la computadora 
Deep Blue, de la empresa IBM, 
vencía en una partida de ajedrez 
al todopoderoso ajedrecista Garry 
Kasparov. Años después, Kasparov 
escribió un interesante libro titulado 
Deep Thinking32, donde expresó con 
notable brillantez las oportunidades 
del desafío hombre-máquina: 
«Tenemos otras cualidades que las 
máquinas no pueden igualar. Ellas 
tienen instrucciones, mientras que 
nosotros tenemos propósitos. Las 
máquinas no pueden soñar, ni siquiera 
si las ponemos en modo de dormidas. 
Los humanos podemos, y necesitamos 
nuestras máquinas inteligentes para 
convertir nuestros mayores sueños en 
realidad. Si dejamos de tener grandes 

sueños, si dejamos de buscar un 
propósito mayor, entonces puede que 
nosotros mismos seamos iguales a las 
máquinas».

Podemos concluir que los textos 
generados por los sistemas de IA 
no son el fruto de un sosegado 
razonamiento, sino el resultado 
de redondeos en las operaciones 
matemáticas y la elección de la 
palabra más probable a continuación. 
Es más una simulación de inteligencia 
que una inteligencia consciente. Los 
grandes modelos de lenguaje (LLM) 
aún no pueden comprender una 
broma o una metáfora de la misma 
manera que lo hace un ser humano, ya 
que les falta el contexto cultural y los 
matices emocionales necesarios para 
una verdadera compresión. No «ven» 
como nosotros vemos, ni «piensan» 
como nosotros pensamos; sin 
embargo, muestran unas capacidades 
que, al igual que animales o plantas, 
reflejan ciertos aspectos de la 
inteligencia como concepto general. 
El desafío está en comprender e 
integrar en nuestro mundo este 
«nuevo reino de la naturaleza».



47Revista Hermes

NotasNotas

1.	 El término inteligencia artificial 
fue acuñado por John McCarthy 
en la Conferencia de Dartmouth, 
celebrada en el verano de 1956 
en el Dartmouth College (New 
Hampshire, EE.UU.).

2.	 Cuarta Revolución Industrial, 
o industria 4.0, es un término 
acuñado por Klaus Schwab, 
fundador del Foro Económico 
Mundial, en 2016, tras las 
revoluciones anteriores (la 
mecanización, la electricidad y la 
informática).

3.	 El ludismo tiene su origen en la 
figura semilegendaria de Ned 
Ludd o Ned Ludlam, un tejedor 
que, hacia finales del siglo XVIII, 
supuestamente destruyó un 
telar mecánico como protesta. 
Su nombre fue adoptado como 
símbolo del movimiento, y 
los seguidores se llamaron a 
sí mismos «luditas». Hoy en 
día, «ludita» se usa (a veces 
de manera figurada o incluso 
peyorativa) para referirse a 
alguien que rechaza o desconfía 
de las nuevas tecnologías. Sus 
preocupaciones son parecidas 
a las de los luditas: pérdida de 
empleos, deshumanización 
y concentración del poder 
económico.

4.	 Charles F. Hockett (1916–2000) 
fue un lingüista estadounidense 
muy influyente en el desarrollo 
de la lingüística estructural del 
siglo XX.

5.	 Marvin Lee Minsky (1927-2016) 
fue un científico estadounidense 
considerado uno de los padres de 
la inteligencia artificial. Participó 
en la Conferencia de Dartmouth 
(1956), donde John McCarthy 

acuñó el término «inteligencia 
artificial».

6.	 Consciousness is a big suitcase 
| Edge.org. (s. f.). https://www.
edge.org/conversation/marvin_
minsky-consciousness-is-a-big-
suitcase?utm_source=chatgpt.
com

7.	 Tomás de Aquino utilizó esta 
frase para definir la verdad en 
su obra Summa Theologiae: 
«Veritas est adaequatio rei et 
intellectus» («La verdad es la 
adecuación entre la cosa y el 
entendimiento»). Esta definición 
aparece en la Summa Theologiae, 
Parte I, Cuestión 16, Artículo 1. 

8.	 Galton, F. (1869). Hereditary 
genius: An inquiry into its laws 
and consequences. Macmillan 
and Co. Recuperado de [https://
galton.org/books/hereditary-
genius/](https : //ga lton.org/
books/hereditary-genius/)

9.	 Alfred Binet (1857-1911) fue 
un psicólogo francés conocido 
por desarrollar el primer test 
de inteligencia, la Escala Binet-
Simon, junto con su colaborador 
Théodore Simon.

10.	 Teoría de las inteligencias 
múltiples (1983): Gardner 
propuso que la inteligencia no 
es una única habilidad general, 
sino un conjunto de modalidades 
distintas. Su lista original incluía: 
lingüística, lógico-matemática, 
musical, corporal-cinestésica, 
espacial, interpersonal, 
intrapersonal y naturalista 
(añadida posteriormente). 
Esta teoría desafió las pruebas 
tradicionales de CI e inspiró 
enfoques más holísticos en la 
educación.

11.	 Enzensberger, H. M. (2019) 
El laberinto de la inteligencia: 

Guía para idiotas. Traducción 
de Francesc Rovira. Editorial 
Anagrama. 

12.	 Sternberg, R. J. Beyond IQ: A 
Triarchic Theory of Human 
Intelligence. Cambridge 
University Press, 1985. 

13.	 Vygotsky, L. S. Pensamiento 
y lenguaje. Trad. Francisco 
Martínez. Paidós, 1995.

14.	 Nussbaum, M. C. Cultivating 
Humanity. Harvard University 
Press, 1997.

15.	 Pouydebat, E. (2018). Inteligencia 
animal: cabeza de chorlitos y 
memoria de elefantes. Plataforma 
Editorial.

16.	 Ackerman, J. (2017) El ingenio de 
los pájaros. Traducción de Deza 
Guil, G. Editorial Ariel. pág. 33.

17.	 Mancuso, S., & Viola, A. (2015). 
Sensibilidad e inteligencia en 
el mundo vegetal (D. Paradela 
López, Trad.). Galaxia Gutenberg. 
Recuperado de https://www.
g a l a x i a g ut e nb e r g . c om / w p -
c o n t e n t / u p l o a d s / 2 0 1 5 / 0 2 /
Sensibilidad-e-inteligencia_web.
pdf

18.	 John McCarthy (1927-2011) fue 
un matemático que recibió el 
Premio Turing en 1971 por sus 
contribuciones en el campo de la 
inteligencia artificial. También se 
le atribuye el concepto de cloud 
computing (computación en la 
nube).

19.	 McCarthy, J., Minsky, M. L., 
Rochester, N., & Shannon, C. 
E. (1955). A proposal for the 
Dartmouth summer research 
project on artificial intelligence. 
Dartmouth College. Recuperado 
de http://jmc.stanford.edu/
articles/dartmouth/dartmouth.
pdf

20.	 Larson, E.J. (2022). El mito de la 



48Revista Hermes

inteligencia artificial. Shackleton 
Books.

21.	 John Haugeland fue un filósofo 
norteamericano, especializado 
en filosofía de la mente, ciencia 
cognitiva, fenomenología y 
Heidegger. Haugeland, John 
(1985), Artificial Intelligence: 
The Very Idea, Cambridge, Mass.: 
MIT Press.

22.	 Test de Turing. Procedimiento 
propuesto por Alan Turing 
en 1950 para determinar si 
un sistema (en general un 
ordenador) ha alcanzado o no 
el nivel humano de inteligencia, 
sobre la base de que quien lo 
interroga crea que se trata de un 
ser humano.

23.	 Moreno, L. (2025, 15 mayo). 
Entrevista a Sam Altman, 
director ejecutivo de OpenAI: 
La Vanguardia. https://
w w w . l a v a n g u a r d i a . c o m /
neo/20250515/10682934/sam-
a l t man - d i re c tor- e j e c ut ivo -
openai-inteligencia-artificial-
trabajo-forma-autonoma-frente-
llaman-inteligencia-artificial-
general.html

24.	 En aprendizaje automático, el 
término loro estocástico es una 
metáfora, introducida por Emily 
M. Bender y sus colegas en un 
artículo de 2021, que describe 
los grandes modelos de lenguaje 

como sistemas que imitan 
estadísticamente el texto sin una 
comprensión real.

25.	 John Searle fue un filósofo 
y docente universitario 
estadounidense. Fue profesor 
de filosofía en la Universidad 
de California en Berkeley, y es 
célebre por sus contribuciones 
a la filosofía del lenguaje, a la 
filosofía de la mente y de la 
conciencia.

26.	 Navarro, S. (8 de noviembre 
de 2025). Descubre cuál es el 
lenguaje de programación que 
usa ChatGPT. keepcoding. 
https://keepcoding.io/blog/el-
lenguaje-de-programacion-que-
usa-chatgpt/

27.	 En IA, un token es una unidad 
básica en la que se descompone el 
texto para que un modelo pueda 
procesarlo. Son fragmentos 
de datos, como palabras, 
subpalabras, caracteres o incluso 
signos de puntuación.

28.	 Los Transformers son un tipo 
de red neuronal artificial. Son 
la arquitectura central detrás de 
modelos como ChatGPT (GPT-
5). Funcionan como una gran 
máquina matemática que toma 
tokens, los convierte en vectores 
y decide probabilísticamente 
cuál es el siguiente token más 
coherente.

29.	 Adam Fletcher, Ph.D and 
Consultant Data Scientist 
at Equal Experts. Plantea el 
no determinismo como un 
problema, ya que no puede haber 
resultados exactos y repetidos 
ante una misma pregunta.
Fletcher, A. (9 de noviembre 
de 2025). Non-determinism 
in AI: Why answers may vary. 
Equal Experts https://www.
equalexperts.com/blog/data-ai/
non-determinism-in-ai-why-
answers-may-vary/ 

30.	 Comisión Europea, Libro blanco 
sobre la inteligencia artificial - 
un enfoque europeo orientado 
a la excelencia y la confianza, 
Bruselas, 19 de febrero de 2020, 
COM (2020) 65 final.

31.	 Toronto Declaration on 
Protecting the Rights to Equality 
and Non-Discrimination in 
Machine Learning Systems, 16 
de mayo de 2018, accesible en 
https://www.accessnow.org/cms/
assets/uploads/2018/05/Toronto-
Declaration-D0V2.pdf.

32.	 Kasparov, G. (2017). Deep 
Thinking. Donde termina la 
inteligencia artificial y comienza 
la creatividad humana. Teell 
Editorial. Garri Kímovich 
Kaspárov (Bakú, 13 de abril de 
1963) es un gran maestro de 
ajedrez, político y escritor ruso.


